
1

ГАЙДН
MUSICAETERNA



2

12.11.2023
Государственная академическая  

капелла Санкт-Петербурга



Йозеф Гайдн (1732–1809)
Оратория 
Die sieben letzten 
Worte unseres Erlösers 
am Kreuze | «Семь 
последних слов 
нашего Спасителя  
на кресте», Hob.XX:2 
(1796)
Солисты, хор и оркестр  
musicAeterna
Дирижер  
Дмитрий Синьковский



28 29

Примерно пятнадцать лет назад каноник из Кадиса попросил 
меня изготовить инструментальную музыку к семи последним 
речениям Христа.
Тогда было принято каждый год, во время Великого поста, испол-
нять в главной церкви Кадиса ораторию. Ее сильнейшему воздей-
ствию на слушателей в немалой степени способствовали следую-
щие приготовления. В назначенный день стены, окна и колонны 
церкви покрывали черной тканью, и только большая лампада, 
висевшая посередине, освещала святую тьму. В полдень все две-
ри запирались и начинала играть музыка. После приличествую-
щей прелюдии епископ поднимался на кафедру, произносил одно из 
семи речений и размышлял над ним. По окончании он спускался с 
кафедры и преклонял колени перед алтарем. Музыка заполняла 
эту паузу. Епископ поднимался на кафедру во второй, третий раз 
и т. д., и всякий раз, когда он завершал свою речь, вступал оркестр.
Мое сочинение было приспособлено для этой церемонии. Сочинить 
семь Adagio, каждое длительностью около десяти минут, таким 
образом, чтобы не утомить слушателей, оказалось задачей не из 
простых; и вскоре я обнаружил, что не могу связывать себя пред-
писанной мне длительностью пьес.
Сначала музыка существовала без текста, и в таком виде она 
уже была напечатана. Лишь впоследствии у меня появился повод 
добавить текст, и в результате возникло завершенное и, что ка-
сается вокальной музыки, вполне новое произведение — оратория 
«Семь слов Спасителя на кресте» <…> Одобрение, с которым 
приняли это сочинение тонкие знатоки, дает мне надежду, что 
оно произведет впечатление и на более широкую публику.

Йозеф Гайдн. Предисловие к первой публикации партитуры
издательством «Брайткопф и Гертель». Вена, май 1801 года

«Семь слов Спасителя 
на кресте»
Заметки археолога
 
Роман Насонов



30 31

Приведенное выше свидетельство, по всей видимости, 
было записано со слов великого композитора и лите-
ратурно оформлено его первым биографом, Георгом 
Августом фон Гризингером. Впоследствии, в собствен-
ной книге, Гризингер добавит, что Гайдн часто отно-
сил «Семь слов» к числу своих главных творческих удач. 
«Окончательная», вокально-инструментальная версия 
сочинения приобрела особую популярность в XIX веке; 
ее успех на долгое время затмил более раннюю орке-
стровую музыку, которая, однако, была дорога автору. 
Ведь именно она поставила перед ним задачу высшей 
сложности — без помощи текста, обращаясь только к 
«вольному воображению», «пробудить в слушателе все 
те чувства, что заложены в каждом из слов, произнесен-
ных умирающим Спасителем».
Ограничивая фантазию, либретто отчасти восполняет 
недостаток наших познаний и опыта религиозной жиз-
ни. И вместе с тем это еще один пласт в смысловой кон-
струкции сочинения. Гайдн не просто создал шедевр. 
«Семь слов» сохранили в себе сгусток смыслов, веками 
вызревавших в западном христианском благочестии. 
Количество «годовых колец» можно посчитать по-раз-
ному. Крупным планом здесь различимы три пласта.

Традиция
 
С древности четыре канонических Евангелия понима-
ются не только как достоверное описание жизни Иисуса,  

но и как Его проповедь, обращенная к ученикам всех 
времен. Каждое сохранившееся речение Христа по-
читается как святыня; в особой мере это относится к 
семи коротким фразам, произнесенным перед самой 
смертью. Три из них содержатся в Евангелии от Луки, 
еще три — в исторически самом позднем Евангелии от  
Иоанна; наконец, единственную фразу, дошедшую до 
нас в подлинном звучании на арамейском наречии, пе-
редают Марк и Матфей.
Чтобы ощутить весомость этих слов, следует иметь в 
виду, что многие из них являются точными или скры-
тыми цитатами из Ветхого Завета, главным образом из 
псалмов. Умирая, Иисус настаивает на том, что Он и 
есть Мессия, Помазанник Божий. Его короткое пред- 
смертное «Свершилось!» означает исполнение всего, 
что было начертано в Писании. Очевидная человече-
ская слабость Иисуса и триумф Бога в распятом Сыне 
суть одно и то же. Созерцание креста просвещает ум 
и укрепляет веру. Не случайно Августин, комменти-
руя Евангелие от Иоанна, сравнивал древо, к которо-
му пригвождено тело умирающего Христа, с кафедрой 
Учителя.
Смысл провозглашаемого учения прочитывался, одна-
ко, по-разному. По-разному осуществлялась и группи-
ровка слов. Католический богослов иезуит Роберто Бел-
лармино в трактате, получившем известность по всей 
Европе (1618; перевод на русский язык был опублико-
ван в 1795 году в Санкт-Петербурге — под названием 
«О седми изречениях, от Христа на кресте провещан-
ных, две книги»), объединял первые три речения — все 



32 33

они направлены «ко благу других людей». Сначала  
Иисус молит о прощении грехов Его мучителей 
(Лк. 23:33–34), затем обещает рай благоразумному раз-
бойнику (Лк.  23:33–34), наконец, объявляет «люби-
мого ученика», Иоанна Богослова, сыном Богороди-
цы (Ин. 19:26–27). Следующие три речения обращены  
«к Собственному благу». Покинутый Сын взывает  
к Отцу (Мф. 27:46), просит римских солдат утолить Его 
жажду (Ин. 19:28) и, наконец, изрекает победное «Свер-
шилось» (Ин.  19:30). Особняком стоит последняя фра-
за: испуская дух, Христос воссоединяется с Отцом 
(Лк. 23:46), и это направлено ко всеобщему благу.
Для многих протестантов, особенно для лютеран, струк-
тура семи речений виделась несколько иначе. Важней-
шее значение принадлежало центральной, четвертой 
фразе. В ней находили выражение глубокого одиноче-
ства Христа и Его богооставленности, свидетельство 
тому, что Спаситель принял человеческую смерть во 
всей ее полноте. Такую композицию речений мы видим 
в сочинении Генриха Шютца «Семь слов нашего воз-
любленного Спасителя и Искупителя Иисуса Христа, 
которые Он произнес на древе Святого Креста» (1645). 
Более того, поскольку принцип зеркальной симметрии 
подчиняет себе всю структуру его произведения, сло-
ва «Или́, Или́! лама савахфани?» становятся и центром 
всей композиции.
Второе и третье речения меняются у Шютца местами,  
и это тоже отражает специфику протестантского благоче-
стия. Поручая овдовевшую к тому времени Богородицу  
попечению Иоанна, Иисус дает ученикам пример за-

боты о ближнем. С точки зрения лютеран, это один из 
важных уроков ars moriendi, но не указание на особую 
роль Девы Марии в спасении людей. Как следствие, со-
стоящая из двух частей фраза «Жено! Се, сын Твой… 
се, Матерь твоя!» располагается ближе к началу, чем 
обетование рая.

Эмпатия
 
Раннее Новое время отмечено новыми тенденциями в 
христианском благочестии. Возрастает значение ре-
лигиозных чувств. Представители разных конфессий 
стремятся если не буквально вернуться в евангельские 
времена, то пережить их опыт подлинно, установить 
личный контакт с Иисусом. Не случайно возникают та-
кие обычаи, как Via crucis (последние слова Спасителя 
часто звучали во время подобных процессий) или созер-
цание семи ран. Известный кантатный цикл Дитриха 
Букстехуде Membra Jesu nostri (1680) — лучшее свиде-
тельство того, что верующие барочной эпохи не огра-
ничивались молитвенным размышлением на тему Стра-
стей, но желали пережить с распинаемым Христом всю 
Его немощь и всю Его боль, находя в этом неизречен-
ную сладость.
Одним из поразительных проявлений нового благоче-
стия стала особая служба в Страстну́ю пятницу — По-
клонение трем часам смертной муки — та самая, что вы-
звала к жизни великую музыку Гайдна. Возникла она на 



34 35

краю христианского мира, в далекой перуанской Лиме 
где-то в конце XVII  века. Ее создатели, отцы-иезуи-
ты, по праву слыли большими мастерами изобретать 
духовные упражнения. Желание «синхронизировать» 
богослужение со Страстями Христа, изображенными 
в Евангелиях, двигало ими: литургия, предписанная в 
этот день тридентским чином, не совпадала по времени 
с «реальными» событиями. Чтобы усилить эффект со-
впадения и со всей полнотой погрузить молящихся в ат-
мосферу Страстей, были придуманы декорации. Созда-
вая свои медленные сонаты как часть этой атмосферы, 
Гайдн твердо знал основные детали службы, одобрен-
ной к тому времени Ватиканом и быстро распространяв-
шейся в южных европейских странах.
Таким успехом новый ритуал был во многом обязан 
описанию, составленному в начале XVIII века главой 
перуанских иезуитов Алонсо Мессиа Бедойей. Впервые  
опубликованная в 1737 году в Лиме, в 1757-м, спустя 
пять лет после смерти автора, брошюра была издана в 
Севилье и начала свой путь по Европе. Благодаря Бе-
дойе мы получаем представление о накале страстей, ко-
торый должны были испытывать участники службы: 
Иисус переживает не только телесные, но и душевные 
страдания, принимает на себя все муки ада и в опреде-
ленный момент узнаёт от Отца ужасную весть, что спа-
сется не весь людской род, а лишь избранные, заранее 
предназначенные к этому Богом.
Все это не сочетается с богословием Беллармино и дру-
гих католических авторитетов, зато свидетельствует 
о взаимопроникновении вероучительных положений, 

возникновении некоего надконфессионального благоче-
стия новой эпохи. Гайдн не смог бы написать свою му-
зыку, если бы не утвердившееся к его времени представ-
ление о том, что душа Иисуса страдает в той же мере, 
что и тело. Эта мысль была достаточно свежа. С ней 
могли бы поспорить не только богословы эпохи Фомы 
Аквинского, но и старший современник Гендель. Герой 
его оратории «Мессия», похоже, сохраняет поддержку 
Отца даже в минуты сильнейших физических страда-
ний; Он скорбит о грехах бичующих и поносящих Его 
людей, но может позволить Себе быть выше Собствен-
ной боли.
Получив заказ из Кадиса, Гайдн столкнулся со сложной, 
но все-таки традиционной задачей. Инструменталь-
ные пьесы — органные токкаты, ансамблевые сонаты, 
симфонии — постоянно исполнялись во время службы, 
заполняя собой те моменты, когда в храме устанавли-
валась тишина. Да и авторы Страстей часто использо-
вали такую музыку, чтобы после произнесения особен-
но важных слов верующие могли обдумать их смысл и 
отложить услышанное в своем сердце. Но Гайдн услож-
нил стоящую перед ним задачу — и сделал это вполне 
осознанно.
Автор первого печатного отклика на исполнение орке-
стровой версии «Семи слов», композитор и лютеран-
ский пастор Иоганн Фридрих Христман, прозорли-
во утверждал: «Если бы господин композитор писал 
свою музыку прямо из души умирающего Спасителя, 
он вряд ли был бы в состоянии передать Его пережи-
вания с большей правдивостью и торжественностью».  



36 37

И это лучшее, что когда-либо было написано о сочине-
нии Гайдна.
Все гениальное просто. Чтобы добиться столь неверо-
ятного эффекта, композитор обратился к общеприня-
той в его время практике (благополучно дожившей и 
до наших дней). Не секрет, что инструменталисты под-
текстовывают музыку теми или иными словами, порой 
довольно нелепыми, дабы достичь убедительной фрази-
ровки и артикуляции. Каждая из семи сонат цикла на-
чинается с «произнесения» соответствующего возгласа 
Христа — и это представлялось Гайдну настолько важ-
ным, что он настоял на включении подтекстовки в из-
дание всех инструментальных версий сочинения. Нет 
сомнений, что музыка продолжает говорить и дальше,  
но автор благоразумно скрыл от нас эти слова, ибо ню-
ансы его музыкальной речи не способна передать ника-
кая поэтическая риторика.
Поражает баланс между сосредоточенностью Гайдна на 
том, что представляется ему главным «чувством» в вы-
сказывании Христа, и раскрытием тончайших деталей 
того, что «должен был» переживать Спаситель, произ-
нося каждый из возгласов. Естественная в подобном 
случае однотемность многих сонатных форм сочетает-
ся с колебаниями настроений, порой весьма значитель-
ными. И разумеется, здесь нет никаких «семи Adagio»: 
обозначения медленных темпов у Гайдна весьма разно-
образны, что соответствует широкой палитре аффектов.
Строение цикла основано на принципе зеркальной сим-
метрии, как в «Семи словах» Шютца. Четвертая сона-
та в трагическом фа миноре окружена тремя парами ча-

стей, близких друг другу с точки зрения тональности, 
тактового размера, а иногда и характера внутренних 
контрастов. Так, первая и последняя пьесы, воспри-
нимающиеся как кроткая молитва Отцу, выдержаны в 
просветленном мажоре (B-dur и Es-dur). Минорные вто-
рая и шестая сонаты (c-moll и g-moll) включают в себя 
контрастные разделы в одноименных мажорах. Но если  
в первом случае эта перемена легко прочитывается 
как возникающее виде́ние рая, то отчего вслед за ро-
ковой темой шестой части («Свершилось!») следует 
эпизод беззаботно-счастливого плана, смущая своим 
оперным характером даже благожелательного Хри-
стмана, — остается лишь гадать; возможно, это намек 
на блаженство спасенного человечества. Диезные ма-
жоры третьей и пятой сонат (E-dur и A-dur) указывают 
на стоящую у креста Мать и на Ее Сына. Страдающая  
Богородица найдет утешение в усыновленном Ею  
Иоанне; тонкое звукописание вожделенных капель 
воды (но также и намек на кротость Иисуса) в начале 
пятой пьесы сменяется болезненным пафосом.
Стройная общая логика не отменяет шокирующего эф-
фекта от столкновения соседних частей в далеких то-
нальностях — чего стоит только переход от мажора с 
четырьмя диезами к минору с четырьмя бемолями в са-
мом центре произведения! Четвертая часть озадачивает 
своим траурным, если не сказать могильным, пафосом.
Исключительность избранного предмета дает неверо-
ятную свободу действий Гайдну-драматургу. Пользуясь 
ею в полной мере, он в финале преподносит слушате-
лям настоящий «сюрприз» — торжество мрачного хао-



38 39

са в Il Terremoto. Очевидно, что это нечто большее, чем 
иллюстрация библейского рассказа. Гнев Отца обруши-
вается на наши головы с сокрушительной силой. Пред-
полагают, что Поклонение трем часам смертной муки 
возникло в Перу после катастрофического землетрясе-
ния 1687  года. Знал ли об этом Гайдн? Скорее всего, 
нет. Но о великом Лиссабонском землетрясении 1  но-
ября 1755 года, когда под развалинами храмов погиб-
ло множество верующих, пришедших на службу в День 
Всех Святых, он должен был помнить хорошо. В про-
свещенном XVIII веке подобные катаклизмы вызывали 
самые противоречивые отклики: в одних они порожда-
ли сомнение в благости Творца, в других укрепляли ре-
лигиозное чувство и вселяли страх Божий.

Молитва
 
Можно ли верить композитору на слово? Особенно ког-
да биограф, записавший его высказывания, является 
по совместительству агентом издательской фирмы, вы-
пускающей в свет новый вариант сочинения… Вокаль-
но-инструментальную версию «Семи слов» со ссылкой 
на авторитет Гайдна часто называют окончательной,  
но современная исполнительская практика, похоже, ре-
абилитирует оркестровый и квартетный варианты, воз-
вращая им равные права.
Сказанное нисколько не умаляет позднейшую версию — 
наоборот, большое счастье, что мы ею обладаем. Ора-

тория возникла благодаря стечению трех обстоятельств. 
Прежде всего, Гайдн хотел расширить аудиторию сво-
его шедевра. Немногие проницательные знатоки искус-
ства были способны оценить тонкую выделку его сонат, 
и в концертном исполнении, вне ритуала, включение 
хора помогало решить проблему коммуникации здесь и 
сейчас. Также должны были сыграть свою роль поезд-
ки в Лондон, знакомство с шедеврами Генделя, вокруг 
которых к тому моменту в Англии сложился настоящий 
культ. И хотя «Семь слов», уже в силу отсутствия фабу-
лы, не соответствуют критериям ораториального жанра, 
Гайдн пожелал назвать новую версию «ораторией», и мы  
не вправе оспорить его волю.
Наконец, вспомним известные факты. Возвращаясь в 
начале 1794 года из Лондона в Вену, Гайдн остановил-
ся в Пассау, где 21 и 22 января присутствовал на ис-
полнении аранжировки его «Семи слов» капельмейсте-
ром местного князя-архиепископа Йозефом Фрибертом, 
добавившим к оригиналу четыре вокальные партии во 
всех частях, кроме интродукции. Стал ли автором но-
вых слов сам Фриберт или эту работу выполнил кто-то 
из духовных лиц, доподлинно не известно. Гайдн был 
впечатлен, но пожелал взяться за аранжировку сам. 
При этом прежний словесный текст в общих чертах со-
хранился, хотя и был отредактирован имперским би-
блиотекарем бароном Готфридом ван Свитеном. Закры-
тая премьера оратории состоялась 26 марта 1796 года в 
присутствии венской знати и при финансовой поддерж-
ке Общества объединенных кавалеров (организованно-
го в 1786 году тем же ван Свитеном).



40 41

С появлением хора сочинение обрело новую смысловую 
перспективу. Слова Христа были «вынесены за скоб-
ки» — пропевались хором без сопровождения; сами же 
сонаты и «Землетрясение» исполнялись от лица общи-
ны христиан. Можно сказать, что Гайдн, желая предста-
вить собственную музыку публике разных европейских 
городов, создал своеобразный, ни на что не похожий 
концертный ритуал, пожертвовав, правда, ради этого 
стройной структурой оригинала. Оратория разделилась 
на две части, и некогда центральный четвертый номер 
стал заключением первой из них. Ни с чем не сравни-
мое вступление ко второй, написанное исключитель-
но для духовых (включая тромбоны, ассоциирующиеся  
с образами ада), искупает, впрочем, этот грех великого  
композитора.
Качество поэзии неустановленного автора не раз вызы-
вало нарекания, но отдадим должное и этому человеку: 
его стихи, чутко реагируя на изменчивые настроения 
инструментальной музыки, во многих случаях хоро-
шо объясняют перемены. Традиционно для немецкой 
страстно́й поэзии, центральное место занимает тема 
греха и покаяния; она звучит всякий раз, как только ха-
рактер музыки омрачается. При этом между незримо 
присутствующими словами Христа (изъять их из этой 
музыки невозможно!) и всеобщей молитвой возникают 
любопытные параллели.
Так, в первом хоре — там, где Иисус скорбит о Своих 
гонителях, — община просит Господа об отпущении 
грехов. Вторая часть поется словно от лица благораз-
умного разбойника, только на сей раз коллективного;  

в третьей горькое зрелище скорбящей Матери сменя-
ется образом Марии — заступницы человечества (дву-
плановость оригинала дает для этого все возможности). 
Пафос центрального номера находит словесное вопло-
щение в молитве о том, чтобы не разлучаться с Госпо-
дом ни на земле, ни на небесах. В пятой части хор об-
ращается к мучителям Христа сначала с молитвой о 
милосердии, а потом с гневными обличениями. Шестая 
ожидаемо противопоставляет роковую предопределен-
ность образу радости в Небесном Царстве.
Насколько важно, следя за произносимыми хором сло-
вами молитвы, не забывать об их «контрапункте» — 
породивших всю музыкальную ткань словах Христа, 
свидетельствует окончание седьмого номера. После 
благоговейного рассказа о смерти Иисуса община в 
слегка обветшалых традициях барочной страстно́й поэ-
зии просит Спасителя принять в качестве жертвы серд-
цá верующих. Но образ блаженного умирания в музыке 
неотменим: истаивающие звуки в басах словно пригла-
шают нас подражать Христу и в жизни, и в смерти.


