
ОПЕРА 
В МУЗЫКАЛЬНОМ 

ТЕАТРЕ: 
ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 

Материалы Международной 
научной конференции 
12-14 октября 2015 г. 



Роман Александрович Нисонов 

К ТЕОЛОГИИ БЕДЕР ВЕНЕРЫ: 
О «ТАНГЕЙЗЕРЕ», РЕЛИГИИ ВАРТБУРГА 
И ВАРТБУРГСКОМ КИНОФЕСТИВАЛЕ 

«...Подлинная религия самого Вагнера имеет 
мало общего с какой бы то ни было исторически из 
вестной религией. У него была собственная религия, 
непонятная буржуазному миру, да и эту религию при 
известной точке зрения можно даже и не именовать 
религией». 

А.Ф. Лосев 1 

"Ж ногострадальное дитя Рихарда Вагнера - опера «Тангейзер» - 
I % / 1 с первых исполнений приносила своему создателю огорчения. 

_Х_ ▼ Д Кажется, буквально все - и публика, и музыкальные крити 
ки - были склонны трактовать это творение мастера превратно 2 . Нам 
же остается лишь строить предположения о том, обладал ли «верным 
пониманием» своего шедевра сам Вагнер и в чем таковое понимание 
могло состоять. 

Отдельной неприятностью для автора стала необходимость разъяс 
нять современникам религиозный смысл оперы. Любопытно, что идеоло 
ги XIX столетия сочли возможным толковать произведение как попытку 
апологии католической церкви: «И вот нашли, что своим “Тангейзером” 
я самым вызывающим образом играю на руку реакции, что в то время 
как Мейербер в своих “Гугенотах” прославляет протестантизм, я своей 

1 Лосев А.Ф. Исторический смысл эстетического мировоззрения Рихарда Вагнера // 
Вагнер Рихард. Избранные работы / сост. и коммент. И. А. Барсовой и С. А. Ошерова. 
С. 20. 

2 См. воспоминания Вагнера о первом, неудачном представлении оперы в Дрездене: 
Вагнер Р. Моя жизнь / пер. с нем. ГА. Ефрона, В.М. Невежиной, А.Я. Острогорской. 
М.: Эксмо; СПб.: Terra Fantastica, 2003. С. 378-380. 

196 



новой оперой служу католицизму. Долгое время самым серьезным обра 
зом повторяли, что я подкуплен католической партией» 3 . В «Обращении 
к друзьям» (1851) Вагнер также досадует на неких «прославленных кри 
тиков», приписавших опере «специфически-христианскую, импотентно 
божественную тенденцию! Измышления собственного бессилия, - про 
должает композитор, - они смешивают с созданиями фантазии, которых 
не в силах понять» 4 . 

Не доверять словам композитора не менее рискованно, чем быть к 
ним излишне доверчивым. Но есть в этих уверениях нечто странное, по 
буждающее к размышлению. Сам ход используемого Вагнером сюжета 
располагает к восприятию оперы как истории раскаявшегося грешника, 
получившего благодаря заступничеству святой Елизаветы прощение от 
небес. Йозеф Тихачек, к досаде композитора изображавший главного ге 
роя «слабым» - а в третьем акте, к тому же, исполненным «кроткой по 
корности», - вероятно, был не так уж и неправ. Возможно, если Вагнер 
хотел представить публике «сильного» героя, ему следовало бы взяться 
за иной сюжет? 

Среди множества дуализмов, традиционно отмечаемых исследователя 
ми «Тангейзера» 5 , обращает на себя внимание и двойственность мотиваций 
поступков мятежного певца. С именем Девы Марии на устах покидает он 
Герзельберг, но в объяснениях его странного поведения - Тангейзер одно- 

3 Там же. С. 381. Следующее далее описание Вагнером его контактов с театральным 
критиком «Всеобщей прусской государственной газеты» Иоганном Баптистом Руссо 
свидетельствует о том, что композитор был не против заключить политический союз 
хотя бы и со сторонниками католицизма, лишь бы это способствовало распространению 
и популяризации его искусства. 

4 Вагнер Р. Обращение к друзьям // Вагнер Р. Мемуары: в 4 т. Т. IV: Письма. Дневники. 
Обращение к друзьям / пер. с нем. Г.А. Ефрона, А. Л. Волынского, М.Ф. Славинской и 
Е.М. Браудо; под ред. А.Л. Волынского. [СПб.]: Грядущий день, 1911. С. 376. 

5 «Вся концепция сводится к следующему: два мира противопоставлены друг другу - 
мир духовного благочестия, строгого нравственного долга и мир чувственных плот 
ских наслаждений. Эта борьба двух начал - небесного и земного, христианского и 
языческого, духовного и светского - характерная тема романтического искусства, осо 
бенно на позднем его этапе. <...> В “Тангейзере” Вагнера воплощением чувственного, 
“греховного мира” является богиня Венера, воплощением же идеального, мира чистой 
беззаветной любви - невеста Тангейзера Елизавета» (Левик Б. В. Рихард Вагнер. М.: 
Музыка, 1978. (Классики мировой музыкальной культуры). С. 120. 

197 



временно воспевает Венеру и бежит от нее - звучат и иные мотивы: герой 
оперы жаждет свободы, хочет сразиться с врагами и готов погибнуть, за 
щищая перед всем миром честь Венеры. 

Возможно, подобные противоречия были отчасти унаследованы Ваг 
нером из литературных источников, на которые он опирался. Как отмечает 
Стивен Серф, в мемуарах великий композитор в силу неких причин, кото 
рые нам остается лишь предполагать, умолчал о некоторых публикациях, с 
большой долей вероятности оказавших существенное влияние на сюжет и 
идейный замысел оперы. Разнообразный вклад Людвига Бехштейна, авто 
ра «Сокровища легенд и циклов легенд Тюрингии» (1835), - объединение 
мифа о пребывании Тангейзера в гроте Венеры с рассказом о состязании 
певцов в Вартбурге в единый сюжет, возвышение роли вартбургского замка, 
воспеваемого Бехштейном как украшение немецкой земли и образ древней 
истории германской нации, - включает в себя и такую деталь, как обраще 
ние героя к Богородице, имя которой вынуждает богиню любви отпустить 
своего пленника 6 . С другой стороны, мотив неудовлетворенности героя 
оперы его сладостным пленом мог быть подсказан балладой Генриха Гейне 
«Тангейзер» (1836), вошедшей в сборник «Новые стихотворения» (1844): 
легендарный певец пресытился любовным блаженством и хочет «горечи», 
желает променять розы на терновый венец 7 . 

Если воспринимать оперу в свете тех комментариев, которыми снаб 
дил ее автор в «Обращении к друзьям» и в пояснении к увертюре (1853), 
то остается лишь констатировать, что попытка синтеза духовного и чув 
ственного начал в поисках «любви настоящей, выросшей на почве полной 
чувственности, но чувственности, отшатнувшейся от скверных выражений 
чувственности современной» 8 , получилась неудачной. И если запечатлен 
ные в сюжете события неумолимо движутся к апофеозу христианской веры, 
то герой запоминается скорее раздвоенным, колеблющимся между языче 
скими страстями Венеры и искупительной любовью Елизаветы (святость 

6 Cerf, Steven R. Revelation and Obfuscation: Wagner’s Reading in Romanticism for Tann- 
hauserll Wagner Outside the Ring. Essays on the Operas, Their Performance and Their Con 
nections with Other Arts / ed. by J.L. Di Gaetani. Jefferson (NC) and London: McFarland, 
2009. P. 45, 47, 48. 

7 Ibid. P. 52-53. 
8 Вагнер. C. 376. 

198 



которой отсылает нас к образу Богородицы) 9 . А коль скоро примирить два 
начала невозможно, не представляет ли собой воплощенный замысел опе 
ры что-то вроде спортивного состязания между «язычеством» и «христиан 
ством», призом в котором является душа романтического певца?.. 

Возвращаясь к энергичным протестам Вагнера против трактовки фигу 
ры Тангейзера как «слабого» и, в конечном итоге, «покорного» героя, возни 
кает желание найти иную концепцию оперы - отталкивающуюся не столько 
от теоретизирований композитора, сколько непосредственно от его худож 
нических интуиций, выраженных словесно. И, прежде всего, необходимо 
отметить, что «католичество» в устах Вагнера - не обозначение крупней 
шей среди христианских церквей, а культурно-историческая категория, от 
носящаяся к средневековому христианству, а еще точнее - к своеобразным 
представлениям о нем, сложившемся у романтиков. Позволю себе обшир 
ную цитату из одного классического текста, не привлекавшегося, насколько 
мне известно, до сих пор к истолкованию творчества Вагнера: 

«Я говорю о той религии, в основных догматах которой заклю 
чается осуждение всякой плоти и которая не только признает гла 
венство духа над плотью, но стремится к ее умерщвлению ради 
возвеличения духа; я говорю о той религии, противоестественные 
устремления которой и внедрили в мир грех и лицемерие, так как 
именно осуждение плоти сделало невиннейшие чувственные удо 
вольствия грехом, а то обстоятельство, что человек не может 
стать исключительно духом, не могло не породить лицемерия; я го- 

9 «И если Тангейзеру свойственна романтическая неудовлетворенность, если он ни в 
царстве Венеры, ни в мире сурового самоотречения и религиозного смирения не мо 
жет “найти” себя, то сюжетный ход развития имеет все же известную целенаправ 
ленность, а именно: от завлекающего, сбивающего с правильного пути волшебного 
царства, столь широко показанного в первой сцене оперы, - к раскаянию героя, к 
искупляющей смерти кроткой Елизаветы, к прославлению божественного милосер 
дия. В итоге герой прощен, но его пребывание в царстве Венеры этим нисколько не 
оправдывается. Короче, оперный сюжет не дает слияния противоположных начал, но 
подчеркивает необходимость господства одного из них» (Крауклис ГВ. Опера «Тан 
гейзер, или Состязание певцов в Вартбурге» / Оперы 40-х годов и подготовка оперной 
реформы / Рихард Вагнер // Музыка Австрии и Германии XIX века: в 3 кн. Кн. 3. М.: 
Композитор, 2003. С. 67. 

199 



ворю о той религии, которая, провозгласив учение о пагубности всех 
земных благ, о собачьей покорности и ангельском терпении, сдеча- 
лась испытаннейшей опорой деспотизма. Люди осозначи теперь 
сущность этой религии, их нельзя уже успокоить ссылками на небо, 
они знают, что и материя не вся от дьявола, что и в ней есть нечто 
хорошее, и они требуют теперь права на наслаждения, которые 
дает земля, этот прекрасный божий сад, наше неотъемлемое на 
следственное достояние. Именно достигнутое нами теперь полное 
понимание всех следствий этого абсолютного спиритуализма дает 
нам уверенность, что христианско-католическому мировоззрению 
пришел конец. Ибо всякая эпоха есть сфинкс, низвергающийся в без 
дну, как только разгадана его загадка» 10 . 

Яркая, суггестивная критика, которой Гейне подвергает средневековое 
христианское мировоззрение, примечательна для нашего истолкования опе 
ры в том отношении, что обращение к ней открывает возможность выйти за 
пределы малоплодотворного противопоставления «язычества» и «христиан 
ства», рассмотрев «Тангейзера» в широкой перспективе духовной истории 
Европы, как она представлялась знаменитому литератору. И здесь особенно 
важно, что спустя всего несколько страниц после своеобразной характери 
стики католичества Гейне предлагает читателю еще более спорную, возмож 
но даже откровенно провокационную, характеристику Реформации: 

«Любовь к Греции и стремление подражать ей распространи 
лись у нас отнюдь не исключительно благодаря греческим ученым, 
переселившимся к нам после падения Византии; одновременно с 
этим уже зашевелился дух протеста как в области искусства, 
так и в жизни. Лев X, пышный Медичи, был таким же ревност 
ным протестантом, как и Лютер; и, как в Виттенберге проте 
стовали латинской прозой, так в Риме языком протеста были 
камень, краска и ottaverime. Разве могучие мраморные изваяния 

10 Гейне Г. Романтическая школа / пер. с нем. А. Горнфельда // Гейне Г. Собрание сочи 
нений в 10 томах. Т. 6. [Б. м.]: Государственное издательство художественной литера 
туры, 1958. С. 146. 

200 



Микеланджело, смеющиеся лица нимф Джулио Романо и упоенное 
жизнью веселье в стихах маэстро Лодовико не являются проте 
стующей противоположностью старчески угрюмому, изможден 
ному католичеству? Итальянские художники полемизировали с 
поповством, пожалуй, гораздо успешнее, чем саксонские теологи. 
Цветущее тело на картинах Тициана — ведь это сплошное про 
тестантство. Бедра его Венеры - это тезисы, гораздо более убе 
дительные, чем те, которые были прибиты немецким монахом на 
дверях виттенбергской церкви. Казалось, люди почувствовали себя 
вдруг освобожденными от тысячелетних оков»". 

Автор «Романтической школы» (1833) едва ли обошелся в этом фраг 
менте без романтической иронии. Можно представить себе то особого рода 
удовольствие, которое испытывал великий литератор, ставя в ряд «главных 
реформаторов» непримиримых врагов - Мартина Лютера и папу Льва X 11 12 . 
А бедра тициановской Венеры не призывают ли нас, помимо всего прочего, 
по-новому взглянуть на сюжет оперы Вагнера? 

«Сильный» вагнеровский Тангейзер идет гораздо дальше, чем его про 
тотип из упомянутой баллады Гейне; последний - не более чем извращен 
ный и пресыщенный сластолюбец, среди пиршества наслаждений плоти 
возжелавший испить горечи страданий (возвращение его в конце стихот 
ворения в грот Венеры не удивляет и не вызывает сострадания) 13 . Опер- 

11 Там же. С. 154. 
12 Нелишним будет напомнить, что именно булла Льва X об отпущении грехов и продаже 
индульгенций в целях «Оказания содействия построению храма св. Петра и спасения душ 
христианского мира» ) 1 8 октября 1517 года) побудила виттенбергского профессора теоло 
гии 3 1 октября того же года вывесить знаменитые 95 тезисов на двери Замковой церкви. 

13 Балладу Гейне не стоит, однако, недооценивать. Вполне возможно, что к знаменито 
му сюжету поэт обратился для того, чтобы проиллюстрировать, не без иронии, свои 
представления о духовной истории Европы, столь ясно изложенные в «Романтической 
школе»: конец языческой античности (Тангейзер покидает гору Венеры) - христиан 
ство (покаяние Тангейзера) - Возрождение/Реформация (возвращение Тангейзера к 
Венере). Ср. «гипотезу» Гейне о причинах возникновения христианства: «А может 
быть, подобно тому как старые развратники розгами возбуждают в своей обессилев 
шей плоти способность к новым наслаждениям, дряхлеющий Рим подвергал себя мо 
нашеским бичеваниям с той целью, чтобы обрести утонченные наслаждения в боли и 
сладострастие в страданиях?» (там же. С. 147). 

201 



ный герой - в своем роде пророк, несущий миру одному лишь ему ведомую 
весть - откровение, способное кардинальным образом изменить жизнь лю 
дей 14 . Он принимает настоящий (а не мазохистский, как у поэта) терновый 
венец, оказывается отвергнут всеми, кроме Елизаветы, которая, по понят 
ным причинам, хоть и не может осознать учение Тангейзера о священно 
сти Венериной любви, единственная сочувствует герою и не считает его 
пропащим грешником. Помимо очевидной функции заступницы, которую 
она делит с Богоматерью (функции, естественной для католицизма и других 
традиционных церквей, но не для лютеранства, где единственным заступ 
ником за человечество признается Сам Христос), Елизавета берет на себя 
и собственно протестантские обязанности Девы Марии - первой ученицы 
Равви, Той, что в молчаливой преданности следует за Учителем, отклады 
вая в сердце Его слова. Конечно, все эти параллели своеобразны, заведомо 
неточны и чреваты гротеском, и последняя в их ряду носит уже откровенно 
гротесковый характер: Тангейзер послан в мир не в абсолютной гармонии с 
тем, чье имя и учение он провозглашает, а в результате безобразного скан 
дала между любовниками, разрывающими длительную греховную связь. 

Пародия на христианского пророка (если не на Самого Христа) в опере 
Вагнера - очевидно, невольный эффект в опере, целиком и полностью явля 
ющейся продуктом богоискательствующей культуры XIX века. Я бы не стал 
делиться с публикой этими курьезными наблюдениями, если бы история 
«Тангейзера» не получила в творчестве Вагнера продолжения - пусть и не 
оформившегося в виде оперного шедевра, но задним числом проливающего 
свет на идейный замысел скандального произведения. Но, прежде чем об 
ратиться к этому малоизвестному фрагменту творчества великого компози 
тора, необходимо дать справку о месте действия - замке Вартбург - и о тех 
коннотациях, которое оно могло иметь у Вагнера и у его современников. 
Автор «Тангейзера» умалчивает (да и с чего ему было бы обращать на это 
внимание?) о том особом значении, которое приобрел Вартбург в истории 
лютеранства. Тем не менее, нам надо иметь в виду, что именно в Вартбурге 
в течение почти целого года (с мая 1521 года по март 1522) под именем 

14 Проклиная Тангейзера, Урбан IV, возможно, весьма тонко разобрался в его казусе: в 
лице кающегося певца ему предстал не обычный грешник с естественными (и потому 
простительными) человеческими слабостями, а жрец иной, конкурирующей религии. 

202 



юнкера Георга скрывался после событий на Вормсском рейхстаге Мартин 
Лютер. И именно в этот период он перевел с древнегреческого на немецкий 
язык книги Нового Завета. 

Приведенные сведения не были для немцев первой половины XIX века 
фактами далекой старины. Центральным событием празднования 300-летия 
Реформации в Германии стал Вартбургский фестиваль 1817 года, на кото 
рый собрались представители ряда либерально и патриотически настроен 
ных студенческих братств (во главе с братством Йенского университета). 
Там же было развернуто трехцветное, черно-красно-золотистое полотнище, 
то самое, что в настоящее время является государственным флагом ФРГ : 
выбор цветов определялся окраской обмундирования немецкого Доброволь 
ческого корпуса, участвовавшего в войне с наполеоновской Францией 15 . В 
подражание Лютеру, сжегшему папскую буллу об отлучении его от церкви, 
вечером 1 8 октября, после факельного шествия, в костер были отправлены 
сочинения консервативных авторов и кодекс Наполеона. В июне 1 848 года 
(через два с половиной года после премьеры «Тангейзера»), в разгар рево 
люционных волнений, состоялся Второй Вартбургский фестиваль. 

Двадцать лет спустя, в 1868 году, в Германии продолжались празднова 
ния нового, 350-летнего юбилея Реформации. В жизни признанного метра 
музыкального искусства, Рихарда Вагнера, тем временем происходили важ 
ные, до сих пор неоднозначно воспринимающиеся перемены; своеобраз 
ное их преломление мы находим в таком шедевре композитора, как опера 
«Нюрнбергские мейстерзингеры». В свете бурно развивавшихся отноше 
ний между Рихардом и Козимой не кажется неожиданным и литературный 
набросок, сделанный Вагнером 1 9 и 22 августа. Этот текст включен в указа 
тель сочинений композитора (WWV 99) и озаглавлен «Свадьба Лютера» 16 . 
Позволю себе привести, пусть и не по первоисточнику, краткое содержание 
первой сцены того, что могло стать вагнеровской оперой: 

15 Cerf. Р. 47. 
16 Бывшие монахи, Мартин Лютер и Катарина фон Бора, вступили в брак в Виттенберге 

13 июня 1525 года. Этому событию предшествовал побег Катарины вместе с одиннад 
цатью другими монахинями из женского монастыря Престола Девы Марии в Нимб- 
шене на Пасху 1523 года. В Виттенберге Катарина жила поначалу в доме Лукаса Кра 
наха Старшего в надежде с помощью Лютера найти мужа из порядочной семьи. После 
нескольких неудачных попыток сватовства и состоялась знаменитая свадьба. 

203 



В сильнейшем волнении, переживая один из решающих мо 
ментов своей жизни, Лютер подходит к окну, и благоуханный 
воздух, зеленеющий сельский пейзаж, пение птиц и глоток айн- 
бекского пива приносят мир его душе. И тогда в его памяти 
неожиданно всплывает загадочный взгляд женщины; в нем - по 
кой невинности, приветливая доброта, уверенность и сдержан 
ность. Но не будет ли в том унижения, если человек, вызвавший 
волнения во всем свете, подчинит себя женщине? Не дьявольские 
ли это козни? Ведь это не то же самое, что утешение, которое 
дарит природа. Слова, которые он должен сейчас произнести 
себе в ответ, вместо него говорят руки, подающие ему напиток, 
и губы, этот напиток благословляющие: «Брат, забудься и за 
помни!» 

Но светлые косы Катарины, что распростерты во сне на 
подушке, не будут ли возлежать и на его церковной кафедре? 
«Точно! Надо попробовать... Именно здесь, в поповской гордыне, 
заключены козни дьявола: я должен изгнать его! Я женюсь, и 
моей женой станет Катарина» . 

Неосуществленный замысел «Свадьбы Лютера» образует интересные 
параллели с поздними операми Вагнера. Как и в «Нюрнбергских мейстер 
зингерах», одной из центральных в произведении должна была стать фигу 
ра немецкого национального художника, ревностного лютеранина Лукаса 
Кранаха Старшего. Но если Ганс Сакс отказывается от притязаний на брак 
с Евой Погнер, то Лютер счастливо женится на Катарине (и разница в воз 
расте у них хоть и существенная, но все же в полтора раза меньше, чем у 
Рихарда с Козимой). Более того, известно, что летом 1878 года, в разгар 
работы над «Парсифалем», Вагнер вновь был воодушевлен идеей «Свадьбы 
Лютера» 17 18 . Это дает основание Курту фон Вестернхагену, а вслед за ним 
и прочим жизнеописателям Вагнера, находить эти два замысла взаимодо 
полняющими: «...он хотел противопоставить образу Парсифаля, отталки- 

17 Цит. по: Westernhagen, С. von. Wagner: A Biography: in 2 vols. I transl. by M. Whitall. 
Vol. 2. Cambridge University Press, 1978. P. 403. 

18 Ibid. P. 542. 

204 



вающего Кундри из-за опасности забыть в ее объятиях свою миссию, об 
разу Лютера, берущего Катарину себе в жены, поскольку ее взгляд несет 
мир и чувство уверенности “безудержному воображению мужского сердца, 
полного стремлений и желаний”. Они (“Парсифаль” и “Свадьба Лютера” - 
Р.Я.) представляют собой две вариации на тему мужского и женского, и 
только располагаясь рядом, они способны охватить проблему во всем ее 
масштабе» 19 . И не волшебство ли Страстной Пятницы творится в мире в тот 
момент, когда Лютер, потягивая старое доброе немецкое пиво, выглядывает 
из окна, наслаждаясь типичным для центральной Германии пейзажем? 

Однако довольно с нас очевидных и в меру значительных параллелей. 
Признаюсь, я до сих умалчивал об одной мелкой, но о многом говорящей 
детали: события первой сцены «Свадьбы Лютера» происходят в Вартбур 
ге! В Вартбурге, то есть там, где они происходить никак не могли. Вагнер 
сознательно фальсифицирует историю, и вряд ли решается на это только 
потому, что вартбургская природа представлялась ему лучшей декорацией 
для картины пробуждения любви, чем виттенбергская. Похоже, что Варт 
бург в его представлении, как и в представлении многих националистиче 
ски настроенных немцев XIX столетия, - подлинная родина Реформации. 
И косы блондинки Катарины - тезисы гораздо более убедительные, чем 
те, что были когда-то измышлены Лютером и прибиты на церковные две 
ри. Преследуемый согласно указаниям Вормсского эдикта, запрещавшим 
предоставлять Лютеру убежище 20 , великий реформатор вместо того, чтобы 
терять время за переводом Священного писания с одного языка на другой, 
совершает главное дело своей жизни: отказываясь от «поповской гордыни», 
он открывает свое сердце для любви. 

Свадьба Лютера - это и есть Реформация; великий композитор на 
меревался отпраздновать ее 350-летие, обратившись не к побочному, как 
могло бы показаться, сюжету, а к тому, что представлялось ему подлинной 
сутью события. И состязание певцов в Вартбурге имеет к нему самое не 
посредственное отношение. Свой решительный шаг Лютер предпринимает 
в «намоленном» месте - намоленном поколениями германских рыцарей- 

19 Ibid. 
20 Уверенный и добрый взгляд Катарины внушает, однако, гонимому смутьяну чувство 
покоя и защищенности. 

205 



миннезингеров, воспевавших любовь, и прежде всего, такими бунтарями, 
как Тангейзер, воспевавший любовь во всей ее чувственной полноте. В 
«Тангейзере» впервые у Вагнера заявляет о себе конфликт между немецким 
рыцарством и Римом - важнейшая для композитора тема, основанная на 
реальных, но крайне идеологизированно преподносимых фактах. 

В результате такой фальсификации истории в Священной империи об 
разуются два конкурирующих религиозных центра: аскетический папский 
Рим с его монахами - и бунтарски стремящийся к полноте бытия Вартбург 
с его жрецами-поэтами. И если Реформация - это свадьба Лютера, то ак 
том своей женитьбы сорокаоднолетний профессор теологии, получается, не 
столько создал новое направление в христианской религии, сколько пере 
шел из подпавшего под влияние дьявола католицизма в истинную веру Тан 
гейзера и его братьев-германцев. 

Соглашаясь с Алексеем Федоровичем Лосевым в том, что у Вагнера 
была собственная религия (которую и религией можно не именовать), и не 
вполне понимая, как именно трактовал эту «собственную религию» Вагне 
ра выдающийся русский философ, я полагаю, что немецкий композитор- 
романтик, по меньшей мере, позиционировал место своего учения в духов 
ной истории Европы (как она ему представлялась). И фигура Тангейзера - 
пророка, а не кающегося грешника - не появилась бы в его творчестве, не 
обладай Вагнер претензиями нового великого реформатора в вещах духов 
ных - подобного Лютеру, но радикального, как Тангейзер или... как «исто 
рический» Христос. 

В «Обращении к друзьям» Вагнер довольно ясно излагает результаты 
своей попытки понять образ Иисуса из Назарета «в перспективе современ 
ной мысли», то есть, фактически, в духе тех представлений, что изложены 
в «Романтической школе» Гейне: 

«Когда я представлял себе ту эпоху и те общие условия жиз 
ни, в которых развернулась любящая и ищущая любви душа Иису 
са, мне казалось чрезвычайно естественным, что одинокая лич 
ность, которая не могла уничтожить бесчестно пустой и жал 
кой чувственности тогдашнего Рима и, еще более, подвластных 
ему областей, которая не могла создать из нее новой чувствен- 

206 



ности, соответствующей новым тяготениям духа, что такая 
личность должна была стремиться вон из этого мира, из мира 
вообще, в мир потусторонний — к смерти. <...> самопожертво 
вание Иисуса есть лишь несовершенное выражение того челове 
ческого инстинкта, который толкает личность на бунт против 
безжалостного общего уклада жизни, для абсолютно изолиро 
ванного человека неизбежно завершающийся актом самоуничто 
жения. Но и в самом акте саморазрушения бунт этот проявляет 
свою настоящую природу, свою тенденцию не к смерти, а только 
к отрицанию жестокой действительности» . 

Как хорошо известно, в заключении сцены с Венерой, пытаясь освобо 
диться от пут этой богини, Тангейзер настойчиво и неоднократно провоз 
глашает, что его стремлением возвратиться в мир людей движет жажда уме 
реть (Hin zum Tod, den ich suche, zum Tode drangt es michT). Подобно вагне 
ровскому Иисусу из Назарета, Тангейзер трагически одинок в окружающем 
враждебном мире и охвачен стремлением к саморазрушению и смерти 21 22 . 

Всех причин, по которым Вагнер так и не создал музыкальную драму об 
Иисусе из Назарета, мы никогда не узнаем. Но мотивы, изложенные в «Об 
ращении к друзьям», представляются вполне убедительными. Чтобы изобра 
зить Христа «в перспективе современной мысли», композитору пришлось бы 
пойти вразрез как с религиозными воззрениями народа, так и с церковными 
догматами. Вообразить себе подобную постановку Вагнер мог лишь «за гра 
нью данной реальной жизни», однако по прошествии примерно столетия в 
литературе и искусстве западных стран появилось немало продукции, вольно 
трактующей образ Спасителя, его жизнь и смысл принесенной им жертвы. 
Непозволительное во времена Вагнера стало вполне возможным, хотя неред 
ко и скандальным, в условиях современной культуры. 

Не обошли подобные истории и нашу страну, однако специфика, с ко 
торой проявляются в современной России некоторые общемировые тенден- 
ции, побуждая к размышлению, прежде всего вызывает сожаление. Будучи 
21 Вагнер. С. 420, 421. 
22 Борис Вениаминович Левик проводит в данном отношении параллель Иисуса из На 
зарета с Лоэнгрином, однако, на мой взгляд, пересечение с Тангейзером оказывается 
более существенным; ср.: Левик. С. 92. 

207 



одним из сравнительно немногих, кому довелось посмотреть постановку 
оперы Вагнера «Тангейзер» в Новосибирском театре оперы и балета цели 
ком, я не стану вдаваться сейчас в подробный критический разбор ее досто 
инств и недостатков. Слава богу, в России за годы относительной свободы 
сложилась высокопрофессиональная среда музыкальных критиков. К отзы 
вам лучших из них, откликнувшихся на премьерный показ «Тангейзера» в 
декабре 2014 года, я бы только присоединился 23 . 

Не стану пытаться перечислять все удачные находки Тимофея Куляби- 
на и его соавторов. Отмечу лишь, что осовремененный спектакль воспри 
нимается в художественном отношении, пожалуй, более цельно, чем вагне 
ровский оригинал, и не изменяет при этом его глубинной сути 24 . Этому спо 
собствуют такие решения, как превращение сцены в гроте Венеры в съемки 
скандального кинофильма в первом действии оперы, переосмысление об 
раза Елизаветы из возлюбленной в мать Тангейзера - во втором (при этом 
богородичные черты этого образа становятся более выпуклыми), безумие 
кинорежиссера в последнем из действий. Трагедия человека, в силу твор- 

23 Бирюкова Е. Невозвращение блудного сына. Новосибирский «Тангейзер» - о раз 
рушительном искушении творчеством [Электронный ресурс] // портал COLTA.RU. 
23.12.2014. URL://http://www.colta.ru/articles/music_classic/5786; Гордеева А. Си 
бирь, опера, кино и немцы. В Новосибирской опере показали вагнеровского «Тан 
гейзера» [Электронный ресурс] // Газета.Ру. 24.12.2014. URL://http://www.gazeta. 
ru/culture/2014/12/24/a_6357137.shtml; Должанский Р ,  Ренанский Дм. Вагнер по- 
человечески. «Тангейзер» в Новосибирском театре оперы и балета [Электронный ре 
сурс] // Газета Коммерсантъ. 24. 1 2.20 14. URL://http://www.kommersant.ru/doc/2639543; 
Гайкович М. Почти как Ларс фон Триер. Премьера оперы Вагнера «Тангейзер» в Ново 
сибирске [Электронный ресурс] // Независимая газета. 25.12.2014. URL://http://www. 
ng.ru/culture/2014-12-25/8_lars.html; [Б. а.] Тангейзер - режиссер. В Новосибирске по 
ставлен «Тангейзер» о драме современного художника [Электронный ресурс] // Музы 
кальное обозрение. 2015. №1-2 (378-379, январь-февраль). URL://http://muzobozrcnie. 
ru/tangejzer-rezhisser/. 

24 Попутно замечу, что говорить об окончательной авторской, «дефинитивной» версии 
оперы Вагнера затруднительно. Помимо наличия дрезденской и парижской редакций, 
стоит напомнить о постоянном, заметном на всем протяжении жизни, недовольстве 
композитора художественными деталями своего детища. До самых последних дней 
Вагнера не покидали мысли о переделке «Тангейзера». Наиболее полную подборку 
высказываний композитора об опере см. в специальном издании: Dr. Erwin Lindner 
(hrsg.). Richard Wagner liber “Tannhauser”. Ausspriiche des Meisters liber sein Werk aus 
seinen Briefen und Schriften sowie anderen Werken zusammengestellt und mit erlautemden 
Anmerkungen versehen. Lpz.: Breitkopf & Hartel, 1914. 

208 



ческой потребности и внутренней убежденности преступившего границы 
общественной морали, и трагедия его матери глубоко волнуют и держат 
зрителя в напряжении до самого конца представления, финал которого - 
присуждение брату Тангейзера, Вольфраму, главного приза Вартбургского 
кинофестиваля (участники которого едва ли желают помнить о своей ро 
дословной: факельных шествиях немецкой националистической молодежи 
XIX века и сожжении книг политических оппонентов) за фильм, чья идея 
была заимствована у покойного отверженного безумца, - по-современному 
жесток и не несет ни религиозного, ни просто человеческого утешения. 

Характерно, что первые рецензии на спектакль не содержат ни малей 
шего намека на вероятность скандала на религиозной почве. Скорее, все 
авторы сходятся в том (и здесь к ним также можно лишь присоединить 
ся), что в постановке Тимофея Кулябина речь идет о вещах актуальных, но 
чисто человеческих: «...скользкие взаимоотношения религии и искусства, 
то бишь тема ранимости “чувств верующих”, режиссера на самом деле 
вряд ли волнуют. А волнуют его судьба художника и проблемы свободы 
творчества» 25 . И, действительно, кинорежиссер Генрих Тангейзер, в отли 
чие от Тангейзера-певца Венеры, не претендует в опере на роль пророка, 
несущего людям свет религиозного откровения. Новосибирский спектакль, 
по иронии судьбы, дает гораздо меньше оснований для обвинений в кощун 
стве, чем сама опера великого немецкого композитора. 

Обстоятельства общественной дискуссии с участием суда и правоохра 
нительных органов, развернувшейся весной 2015 года, помнятся еще доста 
точно хорошо. Примечательно, что на защиту постановки встали россий 
ские театральные деятели разных направлений и политических взглядов; 
думается, это не было проявлением одной лишь профессиональной соли 
дарности. Упомянутое сожаление вызывает в данном случае, собственно 
говоря, даже не сама политизация искусства, вредная всегда, а тот уровень, 
на котором она была осуществлена. Спектакль Тимофея Кулябина вполне 
можно было истолковать как благочестивое предостережение художникам, 
покушающимся на святое, о неизбежной расплате - о том внутреннем опу 
стошении, которое влекут за собой подобные эксперименты. Это было бы 
примитивизированным, искаженным, но все же более или менее адекват- 

25 Должанский Р ,  Ренанский Дм. Там же. 

209 



ным отражением художественной сути этого спектакля. Мысль против 
ников постановки не воспарила, однако, выше самых простых рефлексов: 
нервной реакции на зрелище похожего на Спасителя актера в окружении 
полуобнаженных дам 26 . Досадно, что одно из немногих по-настоящему 
талантливых осмыслений оперной классики «в перспективе современной 
мысли» - немногих не только в нашей стране, но и во всей мировой поста 
новочной практике - было не просто подвергнуто обструкции, но и варвар 
ски уничтожено. И уничтожено, как это часто бывает, не запрещенными в 
России террористическими организациями, но ревнителями русской куль 
туры. Уничтожено то, чем Россия, по уму, могла бы гордиться. 

Довольно, однако, пафоса. Новосибирский «Тангейзер» заслуживает 
нашего внимания не только из-за прискорбных событий недавнего прошло 
го, но прежде всего потому, что дает новый, неожиданный - и, вероятно, не 
предусмотренный предусмотрительными создателями - поворот заявлен 
ной мною темы женских бедер. Не секрет, что скандальный постер фильма 
режиссера Генриха Тангейзера, оконфузивший чопорных гостей Вартбург- 
ского кинофестиваля и присоединившихся к ним обидчивых россиян, пред 
ставляет собой римейк афиши к не менее скандальному фильму Милоша 
Формана «Народ против Ларри Флинта» (1996). Отсылки к данному про 
изведению киноискусства - антивоенному, антиимпериалистическому и 
антифундаменталистскому - представляются мне более масштабными и 
содержательными, чем заимствование отдельного образа и художественно 
го приема. В одной из сцен фильма гонимый создатель порнографического 
журнала «Hustler» произносит пародийную (но в каждой шутке есть лишь 
доля шутки), выдержанную в стиле попсовых протестантских проповед 
ников США, речь, в которой доказывает, что Бог создал человека не для 
убийства, а для наслаждения свободной любовью 27 . В качестве впечатляю 
щего подтверждения этого тезиса на экране за спиной киногероя череду 
ются кадры хроники: с одной стороны, мы видим марширующих солдат 

26 Подробный анализ аргументов противников постановки см. в публикации: Фали- 
ков Б. Народ против Тангейзера [Электронный ресурс] И Портал информационно 
аналитического центра «Сова». 12.03.2015. URL://http://www.sova-center.ru/religion/ 
publications/20 1 5/03/d3 1 483/. 

27 Благодарю студента факультета журналистики МГУ Ивана Свирина, обратившего мое 
внимание на эту сцену. 

210 



и трупы жертв насилия, с другой - обнаженные тела современных легко 
мысленных венер, потрясающих ягодицами. Изобретенный некогда Гейне 
остроумный полемический аргумент работает и сегодня - в столкновениях 
чреватой саморазрушением вседозволенности (которую и олицетворяет у 
Формана Ларри Флинт) и утверждающим себя посредством насилия запре 
тительством. 

*** 

Предвижу вопрос, обращенный к автору данного экскурса в историю 
и современное бытие вагнеровского шедевра: не досадно ли мне, что ны 
нешние театральные постановщики игнорируют те сложные религиозные 
подтексты, которые видятся мне в опере великого композитора? Не стоит 
ли призвать их, наконец, к тому, чтобы вывести на сцену подлинного, а не 
осовремененного Тангейзера - сильную, пророческую, пусть и полную 
противоречий, личность? Не стану никого к этому призывать, и более того, 
не уверен в том, что подобная попытка сегодня непременно даст убедитель 
ный художественный результат. Подлинный Вагнер принадлежит целиком 
своему времени, острые проблемы которого уж очень далеки от того куль 
турного горизонта, в котором существует публика наших дней (позволю 
себе, не претендуя на первенство в своеобразном творческом состязании 
острословов, вариацию на тему Ницше: Бог не умер - умерло богоиска 
тельство). Тот, кто хочет размышлять и переживать вместе с «подлинным 
Вагнером», - пусть задумается, читая эту статью. Если же такое чтение даст 
кому-то импульс к творчеству (традиционалистскому или осовремененно 
му - важны не средства, а верность художественной сути), буду только рад. 

211 


