
Р.А. Насонов, Я. Тимофеев 

ПОЭТИКА ПОСЛЕДНИХ ОПЕР МОЦАРТА 
(Двойной портрет) 

Со$1 Гап (иПс: формула свободной любви 

Соз! /ап 1иИе — единственная опера Моцарта, в названии которой 
заключена сентенция: «так поступают все женщиньо>. Подобные заголов 
ки были распространены в комических театральных жанрах, но «выска 
зывание» Моцарта и Да Понте отличается от многих других крайней бе 
зоговорочностью и даже звучит вызывающе. Однако кроме провокации 
заголовок песет в себе еще одну важную функцию. Он становится четко 
сформулированной, концентрированной идеей, которая встречает зрителя 
на афише и утверждается (по крайней мере, на уровне либретто) в финале 
оперы. Такой единой идеи, лежащей на поверхности, нет ни в одной дру 
гой опере Моцарта. Прежде чем стать окончательным утверждением, те 
зис о неверности женщин проходит через все этапы риторической диспо 
зиции 1 . Таким образом, заголовок влияет на композицию оперы в целом: 
вместо запутанной буффонной истории она превращается в строго выве 
ренное последовательное доказательство. 

Не менее важна и вторая часть названия оперы, нередко опускае 
мая в афишах и в книгах о Моцарте, — «Школа влюбленных» (Ьа зсио1а 
с1е%И атапИ). Это опять-таки единственная «школа» в творчестве Моцар 
та, хотя вокруг писалось и ставилось множество подобных «школ», а сам 
жанр стал одним из ключевых в культуре Просвещения. «Школьность» 
тоже предполагает ясность и конструктивность изложения материала. В 
данном случае Да Понте и Моцарт предлагают не только тезис и его до 
казательство, но и своего рода химический опыт: четыре разных элемен 
та-персонажа соединяются, и в результате происходит неизбежная хими 
ческая реакция. Легко сравнить фабулу оперы-школы и с шахматной пар 
тией, и с раскладкой пасьянса. 

Таким образом, начиная с самых внешних деталей, Соз! /ап 1иНе 
предстает непохожей на предыдущие моцартовские оперы: она обнару 
живает склонность к конструктивизму. 

Те же свойства характеризуют отдельно взятое либретто Да Понте. 
Система героев сведена к предельной симметрии: шесть персонажей, трое 
мужчин и трое женщин, среди которых две симметричные пары влюб 
ленных и двое характерных персонажей — старый философ и служанка. 
Очевидно, Да Понте берет эту симметрию не из головы, а из схемы ста- 

1 ЕхогсИит — увертюра; паггаПо — терцет № 1 ; ргорозПю — терцет №2; согфгтаПо — дуэт 
Дорабсллы и Гульельмо (№23), сцена и дуэт Фьордилцджи и Фсррандо (№29); сН%геззю — 
сцена свадьбы во втором финале (№31); сопс1изю — ария Дона Альфонсо (№30) и финал 
(№31). 

211 



рой оперы 8епа: первая пара (рпта сктпа е рпто иоггю), вторая пара 
(8есопс1а с1оппа е 8есопс1о иото), герой с низким мужским голосом (царь 
или мудрец) и слуга или служанка. Традиционное для оперы Ьи//а паро 
дирование стиля 8епа здесь вынесено на уровень структуры. Пародия 
состоит в том, что герои первой и второй пар перепутаны местами 2 . Рпта 
сктпа Фьордилиджи отдана не тенору Феррандо, как положено, а барито 
ну Гульельмо, и наоборот ($есопс1а с1оппа Дорабелла принадлежит Ферран 
до). В дальнейшем, когда происходит измена, все встает на свои места — 
голоса влюбленных сочетаются как положено. В действительности то рас 
пределение голосов, которое придумал Моцарт, и есть правильное, потому 
что в границах оперы раскрываются отношения внутри «перепутанных», 
незаконных пар, а «изначальные» пары лишь подразумеваются, но факти 
чески остаются за пределами оперы. Законы музыкального согласия оказа 
лись для Моцарта важнее, чем оперные стандарты распределения ролей. 

Симметрия либретто настолько точна и до такой степени нивели 
рует различия героев при их появлении, что Моцарт, записывая партиту 
ру, до конца первого акта путал двух дам местами. И, видимо, не случай 
но, потому что именно к концу первого акта характеры очерчиваются 
более определенно, и герои начинают восприниматься не парами, а инди 
видуально. Однако несмотря на различия итог в обоих случаях один и тот 
же — утверждение доказано, старый философ Дон Альфонсо оказался 
прав. Разумеется, симметрия в системе персонажей нужна не только для 
красоты. Прежде всего, она служит доказательству истины. Ведь если бы 
измена произошла в рамках одного любовного треугольника, то этим ни 
чего бы не доказывалось — подобными случаями полна вся история ми 
ровой оперы. Одна измена — это случайность, а две измены — закон. В 
опере Со81 /ап 1иИе четыре любовных треугольника, причем симметрич 
ных: каждый из влюбленных любит одного и ревнует другого; у каждого 
есть один возлюбленный и один изменник, и все эти бесконечные нити 
опутывают всего лишь четверых персонажей. Дон Альфонсо и Деспина, 
которых современные режиссеры зачастую пытаются влюбить друг в 
друга, на самом деле принципиально находятся в стороне от личных 
чувств, ибо они — учителя в этой школе. 

Итак, либретто само по себе является туго сплетенной головолом 
кой, виртуозным пасьянсом, причем рационалистическим (В отличие от 
«Свадьбы Фигаро», например, где все персонажи тоже закручены в единый 
клубок, но несимметрично, естественно, подобно живому организму). 

На этой основе Моцарт выстраивает гораздо более сложное синте 
тическое целое оперы, в котором помимо сюжетных сокрыты чисто му 
зыкальные конструкции. Мораль этой «аморальной» оперы, благодаря 
Моцарту, далеко уходит от незамысловатой истины Дона Альфонсо. 

2 Путаницу отмечает еще Улыбышев: «Эти четыре сердца сочетались в обратном соотноше 
нии к диапазонам» (А. Д. Улыбышев. Новая биография Моцарта. М.. 1890-92. Т. 3, с. 179). 
212 



Прежде всего, у оперы есть собственный музыкальный символ — 
тоПо, соответствующее словам «созт /ап 1иие». Это своего рода эпиграф 
оперы. Но эпиграф звучит не только в начале, в медленном разделе увер 
тюры. Он возвращается еще дважды: в коде увертюры и в предпоследнем 
номере всей оперы, в арии Дона Альфонсо, ставящей точку в споре о не 
верности. Поэтому пю11о здесь — не только эпиграф, но и музыкальная 
формула, соответствующая формуле словесной. Моцарт выбирает для нее 
самый стандартный, самый «формульный» гармонический оборот: Т-8-П- 
Т. Его полнота и замкнутость соответствуют законченности сентенции; 
помимо прочего, это еще и каденция 3 . Разумеется, для изложения рацио 
нальной формулы следует избирать «белую» тональность С-с1иг. В ней 
Моцарт и пишет не только саму арию Дона Альфонсо, но и увертюру, и 
самый конец оперы. Как эпиграф — «лицо» оперы, так С-с1иг — ее глав 
ная тональность. 

Формула хороша тогда, когда она красиво выстроена. Моцарт вы 
страивает свою формулу и порядок ее появлений в опере с ювелирным ис 
кусством. Шесть аккордов поровну поделены между тремя основными 
функциями: две субдоминанты и две доминанты обрамляются по краям 
двумя тониками. Формула целиком «произносится» в опере шесть раз — 
дважды в трех местах. Только в последнем случае она звучит со словами — 
из уст Дона Альфонсо и двоих офицеров (ария №30). Вероятно, в процес 
се сочинения эпиграф впервые появился именно здесь, и потом уже был 
перенесен в увертюру, поскольку его строение идеально соответствует 
местной сюжетной ситуации и тексту Да Понте: сначала сентенцию про 
износит один Дон Альфонсо, тихо и сдержанно; затем к нему присоеди 
няются «ученики» Феррандо и Гульельмо, таким образом, формула озву 
чивается терцетом — всеми мужчинами, занятыми в спектакле. Мелоди 
ческий рисунок формулы тоже рассчитан «на троих»: в центре почти на 
одной ноте поет Дон Альфонсо, а в стороны от него зеркально расходятся 
Гульельмо и Феррандо. 

3 Как известно, сакпга восходит к латинскому глаголу садеге — падать или пасть, то есть может 
быть переведено как «падение». Такой смысл идеально соответствует идее «соз'/ап М1е». 

213 



Как н положено в шкале, формулу произносят по слогам, с пре 
дельной отчетливостью. Главное фразовое ударение падает на слово типе, 
в котором и заключается смысл сентенции. Из-за удлинения в этом слове 
первого слога второй слог тоже попадает на сильную дадю. и благодаря 
этому мы отчетливо слышим окончание женского рода «е». принципи 
ально важное для авторов. Будь оно на слабой доле, можно было бы рас 
слышать это слово как пял. что сально бы поменяло смысл изречения 4 . 

Ии разу в опере формула не повторяется в точности. Во-первых, 
кардинально различаются два рядом стоящих проведения, неотделимые 
друг от друта — сальное и «терцетом». Сначала Моцарт использует свою 
любимую прерванную каденцию на VI ступени. Во второй раз формула «вы 
правляется . кадансирует на тонике. Именно здесь она складывается в пат- 
ноценное утверждение. Оттенок грусти, явственно слышимый в прерванной 
каденции, великалепно передает личное отношение Моцарта — здесь компо 
зитор уже не следует за смыслом, предложенным либреттистом. 

Перенесение формулы в уъертюру тоже относится к сфере само 
стоятельных композиторских решений, не зависящих напрямую от либ 
ретто. Моцарт проводит тоПо в начале и в конце увертюры: всякий раз 
дважды, как и в арш< Дона Альфонсо. В инструментальном воплощении 
формулы на первый план выходят новые детали, например, оркестровка. 
Начинается эпиграф «шепотом» (низкие струнные), затем подключаются 
деревянные духовые, и. наконец, во второй раз сентенция провозглашает 
ся всем оркестром (шя/). Получается, что и тут не избежать противопос 
тавления палов: провозглашают приговор в адрес Типе. 

Помещая формулу’ в увертюру. Моцарт привносит в нее тонкие 
изменения (хотя естестве инее всего было бы в точности повторить музы 
кальный материал). Именно эти детали, целиком зависящие от воли ком 
позитора. позволяют проникнуть «внутрь» творческого процесса. 

Всего один звук отличает прерванную каденцию в увертюре от нее 
же в арш< Дона Альфонсо: появляется задержание к третьей ступени (см. 
следующий нотный пример). Но именно это мягкое 1атепТо кардинально 
меняет интонацию всей фразы. Высказывание перестает быть словами пер 
сонажа: здесь, в инструментальной музыке, оно становится речью автора. 

Особенное внимание привлекает последнее проведение формулы в 
увертюре. Единственшдй раз за всю оперу формула заканчивается совер 
шенной каденцией, то есть тоникой в мелодическом положении основно 
го тона. Именно здесь и только здесь формула получает абсолютную за 
конченность. а вместе с этим обретает и еще несколько важных свойств. 

Помимо «белой» тональности появляются и «белые» ноты (целые 
длительности) — торжествует цвет разума, цвет Просвещения. Но глав 
ное, идея о$гп е1етепй. идея всеобщности и всеохватности, заложенная в 

' В тексте арии Дона Альфонсо либреттист спрятал еще один «укол» в адрес женщин: слово 
(ине он рифмует с Ьгиие (некрасивые, безобразные). Все они таковы? 
214 



Со51 /ап шпе, выходит здесь на уровень звуковысотной структуры. Шесть 
звуков мелодии-формулы становятся шестью неповторяемыми звуками 
от до до ля: 17(, ге, пн, /а, 8о1, 1а — 1о!а тиыса е$1. Это гексахорд, который 
во времена Моцарта не только был непременным атрибутом обучения 
музыке, но и сохранял свой рудиментарный смысл как объединение всех 
звуков 5 . Гексахорд — идеальный музыкальный символ оперы Со81 /ап 
1иИе, О881а 1а 8сио1а с1е%И атапИ: в нем есть и всеобщность первого назва 
ния, и школьность второго. Толчком к появлению гексахорда могла стать 
сама сентенция Да Понте: в ней содержатся, не повторяясь, все пять глас 
ных букв итальянского языка. Моцарт делает из пяти слогов шесть нот, 
«переводя» идею с итальянского языка на язык музыки. 

ГУ/ 

Задумывать такие тонкости было бы ни к чему, если бы ими все и 
ограничивалось. Это лишь часть большой системы, в которой эпиграф вы 
полняет функцию ядра, а развертыванием становится все оперное действие. 

Обратимся вначале к увертюре, единственному инструментально 
му номеру во всей опере. Это одна из самых кратких и стремительных 
увертюр зрелого Моцарта, занимающая около четырех минут — притом, 
что она вмещает в себя медленное вступление, основную быструю часть и 
повтор материала вступления перед кодой. О стремительности увертюры 
свидетельствуют ремарки самого автора: медленное вступление идет в 
темпе Апс1ап(е (вместо возможного Аба§ю), а основная быстрая часть — 
РгезСо (вместо АПе го). Все, что Моцарт хотел вложить в эту увертюру, 
выражено крайне концентрированно и лаконично. 

Во многих отношениях увертюра необычна, даже странна, прежде 
всего по форме. Ее индивидуальная конструкция максимально далеко (по 
сравнению с другими зрелыми моцартовскими увертюрами) отходит от 

5 За полтора года до Соз/ /ап тие Моцарт использовал подобную тему-гексахорд для фина 
ла симфонии «Юпитер», тоже в С-с1иг и «белыми» нотами. 

215 



традиционных классических форм. Контуры сонатной структуры угады 
ваются лишь «пунктирно»: есть экспонирование материала с заключи 
тельной кадешшей, большой разработочный раздел и реприза; и все это 
пространство заполняется пестрым чередованием четырех тематических 
элементов, создающим ощущение «таинственной суеты» и «лицедейст 
ва», по словам Г. Аберта 6 . 

Первый элемент — характерное буффонное движение струнных 
р1апо (с темы такого рода начинается, например, увертюра к «Свадьбе 
Фигаро»), 

Восхождение напрямую подводит к следующему тематическому 
элементу — аккордам 1иШ с яркими синкопами и с самостоятельной ритми 
ческой партией литавр. Здесь чередуются всего две гармонии — тоника и 
субдоминанта, точь-в-точь как это будет в увертюре к «Руслану и Людмиле». 

Третий тематический элемент, наиболее протяженный, закрепляет 
тональность С-с1иг. В нем попеременно солируют деревянные духовые, 
играя вместе только в каденциях. 

Все три основных элемента объединяет гармоническая простота и 
устойчивость: первый и второй целиком звучат на басу тоники, а в треть 
ем тонический бас лишь изредка прерывается доминантовым. 

Чуть позднее появляется последний, четвертый элемент. Он скон 
струирован из материала предыдущих — в вертикали сочетаются плавная 
закругленная мелодия скрипок, напоминающая о элементе №3, и синко 
пированные повторяющиеся звуки у деревянных духовых, связанные с 
элементом №2: 

Гармонический ритм этого элемента насыщеннее предыдущих, но 
и здесь содержится всего один ясный гармонический оборот, полностью 
укладывающийся в рамки одной тональности. 

Кроме четырех элементов вплоть до коды не появится почти ниче 
го иного. Элемент №1 при первом повторении гармонически изменяется 
и в дальнейшем служит модулирующей связкой; с его помощью совер 
шаются почти все модуляции в увертюре. Другие элементы остаются то- 
нально устойчивыми. Отсюда следует вторая странность увертюры — в 
отношении гармонии. Фактически, во всей (цкт 7-сонатной форме нет ни 
одной гармонически рельефной темы. Индивидуальным гармоническим 

6 Аберт Г. В. А. Моцарт. Ч. II, кн. 2/1 1ер. с нем., коммент. К. К. Саквы. — М., 1985 С. 202. 
216 



планом обладает только четвертый элемент, который является не столько 
новой темой, сколько сочетанием и развитием уже звучавших тем. Но 
даже этот фрагмент, многократно повторяясь в увертюре, теряет гармо 
ническую индивидуальность и становится формулой, «знаком», указы 
вающим на появление очередной тональности. Вся увертюра развертыва 
ется небольшими тональными «платформами», похожими друг на друга 
как в тематическом, так и в гармоническом отношении. Смене «плат 
форм» соответствует террасообразная смена динамических указаний: 
вплоть до коды нет ни единого сгезсепск) или (Нттиепск). 

Такого схематизма и такой дробности, составленное™ из мелких 
кусочков, нс найти ни в одной другой увертюре Моцарта, и, видимо, во 
обще нигде в его музыке. Строение увертюры еще в большей степени, 
чем строение всей оперы можно уподобить шахматной игре, а тематиче 
ские элементы ведут себя как передвигающиеся по полю фигуры. 

Эти особенности вызывали недоумение у многих исследователей 7 . 
Очевидно, что Моцарт не мог написать столь калейдоскопичную форму 
случайно, и что двукратное проведение эпиграфа тоже чем-то обусловле 
но. Так сквозь внешнюю пестроту проступают очертания рационального 
замысла, связавшего разрозненные тематические элементы в единую ли 
нию развития. 

Вся увертюра есть миниатюрная модель последующей оперы, 
схема основных поворотов сюжета и отношений между персонажами. 
Рассмотрим эту модель подробнее. 

Медленное вступление начинается двукратным сопоставле!шем 
активных аккордов и мягкой мелодии гобоев. Это традиционное для мо 
цартовских вступлений и экспозиций сопряжение «мужского» и «женско 
го» элементов. В контексте оперы об отношениях мужчин и женщин эти 
элементы приобретают самый непосредственный смысл. 

Сразу же после чередования двух элементов следует эпиграф. 
Впервые в опере прозвучал ее главный тезис. На его последней ноте на 
чинается РгеМо. Первый, буффонный, элемент связан с комическими фи 
гурами Дона Альфонсо и Деспины. Именно этот элемент будет единст 
венным импульсом к модулированию, к движению — так же как в опере 
двое учителей будут руководить ходом действия, устраивать своим уче 
никам неожиданные ситуации. Кстати, сама увертюра с ее быстрой сме 
ной тональных платформ — это маленькая комедия ситуаций; даже без 
всяких программ она воспринимается как театральная буффонада. 

Второй и третий элементы связаны с парами оставшихся четырех 
героев; это фигуры двух девушек и двух юношей соответственно. Инто- 

7 Г. Аберт: «То, что ему [Моцарту] безразлична форма, нс вполне серьезно. Со 
натное аллегро в общих его очертаниях еще распознается, но его составные части 
(6Педегип§) подвергаются такому свободному обращению, как ни в какой другой 
моцартовской увертюре» (Аберт Г. Там же. с. 201). 

217 



наци о ни о и тематически, а также и по оркестровке, они производны от 
мужского и женского элементов во вступлении. Наконец, четвертый эле 
мент. образованный контрапунктом мужского и женского элементов — 
это индекс-показатель отношений между влюбленными. 

Начинается РгезЮ демонстрацией трех первых элементов, то есть 
выходом всех шести персонажей спектакля. Затем Дон Альфонсо начина 
ет тональное движение (его первый трюк — уход юношей на войну); в $- 
тоИ появляется четвертый элемент: влюбленные страдают из-за расста 
вания. в опере это соответствует сцене прощания. В конце экспозиции 
устанавливается (3-<1иг. в котором звучит заключительная тема — видо 
измененный мужской элемент. Интересно, что в последних тактах экспо 
зиции появляется басовый ход из эпиграфа (I - VI - IV - V - I ступени), 
но внутри его наполняют воинствештые восходящие трезвучия, как будто 
противопоставляемые нисходящему трезвучию в самом эпиграфе. Это 
временная победа юношей: дамы тоскуют без своих возлюбленных, зна 
чит, Дон Альфонсо не прав. 

Начинается разработка, в которой все элементы быстро сменяют друг 
друга. Трижды появляется элемент №4, но каждый раз в новом контрапунк 
тическом соотношении. В нем три голоса: двузвучия «юношей» и одного 
лосная линия «девушек». Постоянно переставляя их местами, Моцарт пишет 
тройной вертикально-подвижной контрапункт! Влюбленные меняют партне 
ров, и Моцарт переводи? эти соотношения на язык полифонии. 

Необычен тональный план разработки. После установившегося в 
экспозиции (3-с1иг происходит резкий сдвиг в Е-с1иг, и с этого момента 
начинается долгое шествие по квинтовому' кругу: Е - А - О - О - С  - Г. 
Затем вернется (3-с1иг, которым и завершится разработка. Таким образом, 
вся она построена наперекор учебным правилам и представляет собой 
«падение» по квинтам. Нетрудно заметить, что все участвующие здесь 
тональности вновь образуют тот же гексахорд, который, кстати, теорети 
чески обосновывается закономерностями квинтового круга. 

Если мы вернемся к эпиграфу, то обнаружим, что и в нем заклю 
чена цепь квинт, только с одной перес тановкой. Последний тон / перене 
сен здесь к начальному е. Внешне между ними всего лишь малая секунда, 
но в системе квинтового круга это гигантский скачок на большую септи 
му через две октавы. Два эти звука, е и/  находятся в самом центре гекса 
хорда; в их сопряжении и заключена главная интонационная идея эпи 
графа: они совсем рядом (как измена в опере совсем рядом с верностью), 
но в этой близости скрыто падение на самое «дно» квинтового круга. В 
таком контексте квинтовая цепь разработки становится последователь 
ным и наглядным доказательством формулы-эпиграфа — она «выпрямля 
ет» последование квинт от е до / Дон Альфонсо выиграл пари: обе воз 
любленных изменили своим женихам. 

В репризе увертюры все встает на свои места, гармония любви 
восстанавливается. В заключительной теме ос гас гея басовый ход из эпи- 
218 



графа (как это было в экспозиции), но уже нет гордых мужских трезвучий 
— героям больше нечем похвастаться перед Доном Альфонсо. Сразу же 
после этого звучит эпиграф, уже как доказанная истина, с совершенной 
каденцией. Увертюра завершается праздничным оркестровым сгезсепск). 
без оттенка грусти или сожаления. 

Итак, увертюра — это модель предстоящего эксперимента, это 
учебник школы влюбленных. Как и положено учебнику, изложение экс 
перимента в нем простое и схематичное. В самой опере события развива 
ются сложнее. К концу увертюры успевает восстановиться гармония, но в 
опере финал не столь безмятежный. Можно сопоставить увертюру с пла 
ном Дона Альфонсо, который и не подозревал, что эксперимент зайдет 
так далеко. 

После анализа эпиграфа и увертюры обратимся к третьему «кру 
гу» моцартовской конструкции — к оперному действию. Если увертюра 
это учебник, то опера — учебная практика, а по большому счету, сама 
жизнь. Поэтому здесь не может и не должно быть абсолютно строгой 
симметрии. Вместо нее — непредсказуемость поступков и ощущений 
всех четырех влюбленных для них же самих. 

Но некоторые закономерности остаются. Все развертывание сю 
жета выслросно как последовательность уроков. В школе влюбленных 
обучение, естественно, должно быть совместным: на уроках юноши и 
девушки сходятся вместе, а между уроками расходятся и обсуждают про 
изошедшее. Всего таких уроков семь: прощание перед уходом на войггу; 
появление албанцев; испытание жалостью (албанцы выпивают яд); со 
вместный ужин четырех влюбленных и измена Дорабеллы; измена Фьор- 
дилиджи; свадьба и, наконец, возвращение женихов. Эта структура, про 
думанная Да Понте, заметно, но не слишком нарочито организует ход 
действия, подчиняя его идее школьности. 

Моцарта больше интересует не школьность, а психология любви. 
Он ставит свои смысловые акценты с помощью чисто музыкальных па 
раметров, например, тональностей. Бемольные тональности связаны с 
чарами любви, с волнением, с самим процессом влюбления; а диезные — 
со сферой внешнего, буффонного или просто с состоянием душевного 
равновесия и уверенности. Например, первый дуэт девушек написан в А~ 
Лиг, затем приходит Дон Альфонсо, начинается эксперимент, и вместе с 
ним резкий сдвиг в /~пю11. Отсюда до самого финала будут господство 
вать бемольные тональности, прерываясь лишь изредка по особым пово 
дам. В финале та же закономерность действует на уровне разделов. Пер 
вый раздел идет в Г)-с1иг (девушки отдыхают в саду); вместе с влюблен 
ными албанцами появляется %-то1Ц далее следует удивительный полифо 
нический эпизод в бемольных тональностях, с применением сложного 
контрапункта (у девушек впервые появляется интерес к бездыханным 

219 



лежащим албанцам) 8 ; вместе с появлением доктора устанавливается О- 
с/иг: затем проснувшиеся албанцы просят о любви в В-с1иг\ наконец, де 
вушки отвергают их притязания в О-с1иг. 

В целом, на уровне тональностей возникает своя симметричная 
система. В ее центре С-с1иг. главная тональность оперы. В обе стороны от 
нее отходят по четыре мажорных тональности — четыре диезных и четы 
ре бемольных. А$-с1иг появляется только внутри второго финала (в каноне 
влюбленных), а в самостоятельных номерах не встречается. Вместо нее 
выступает параллельный /-то11, в котором написан единственный полно 
стью минорный номер оперы — первая ария Дона Альфонсо 9 . Крайними 
точками системы оказываются самые далекие тональности — Е и/ Вновь 
возникают сопряженные тоны, которые были крайними точками квинто 
вого круга в увертюре. В самой опере между тональностями Е-с1иг и /- 
пю11 (либо Е-с1иг) трижды образуются острые соотношения. В первый раз 
в устах Дона Альфонсо: между №2 (Е-с1иг) и №5 (/-то1Г). Во второй раз в 
сцене прощания, максимально близко: между квинтетом №9 (Г-с1иг) и в 
терцеттино №10 (Е-скн/ В третий раз между любовным дуэтом Гульель 
мо и Дорабеллы и каватиной Фьордилиджи (Е-с1иг). 

Особенно важна тональность Е-(1ш\ еще Маттезоном названная 
«болезненной и пронизывающей» 10 . Хотя она редко использовалась вен 
скими классиками, в Сом /ап 1и11е ей отданы три принципиально важных 
номера 11 . Впервые она появляется в терцете №2. Дон Альфонсо поет о 
фениксе женской верности, о котором все знают, но которого никто не 
видел: 

Е ’ 1а /ес!е с1е11е /еттие 
Соте I ’агаЬа /етсе. 
Моцарт, чуткий к фонетическим законам, мог среагировать выбо 

ром тональности на «звукопись» стихов — постоянное повторение глас 
ной е. Так или иначе, после этого терцета «призрак» женской верности 
ассоциируется с ми мажором. При следующем появлении Е-Лиг в терцст- 
тино каменная верность девушек как раз и становится призрачной и зыб 
кой. Пустота, образовавшаяся в их сердцах после отплытия женихов, тут 
же заполняется неопределенным желанием: 

Еоаге ма Н гепЮ, 
ТгапдиШа ма I 'опс!а, 

8 Здесь раскрывается контрапунктическая идея, заложенная в четвертом тематическом эле 
менте увертюры. 
9 В /-тоИ написан и единственный минорный номер «Свадьбы Фигаро» — ария Барбарпны. 
1 ’ «Е-биг в высшей степени хорошо выражает отчаяние или смертельную скорбь; он подходит 
для ситуаций безнадежной любви, безысходности и беспомощности, а в некоторых случаях 
оказывается настолько болезненным и пронизывающим, что сравнить его можно единственно 
с разлучением души и тела» (МаПйезоп Л. 1Эа$ Кси-сгОйпеЮ ОгсБсмег. НашЬиг§, 1713. Цш. по: 
Бодки Э. Интерпретация клавирных произведений И. С. Баха. — М., 1989. С. 210). 
" Все три номера странным образом связаны между собой: каждый следующий звучит как 
замедленное, «застывшее» повторение предыдущего. 
220 



Ед о%т е!етеп(о 
Вегп$по пзропда 
Л / поз(п дез!г. 
В этом ансамбле, в его музыке кроется может быть самое глубокое 

и тонкое проникновение в женскую психологию. Еще не высохли слезы 
на глазах девушек, и у женихов еще нет никаких поводов волноваться, но 
звучит болезненная и пронизывающая гармония на слове дез!г, и мы уже 
знаем, что всё случится и предсказание Дона Альфонсо сбудется. 

В последний раз Е-диг звучит в каватине Фьордилиджи. Самая 
стойкая невеста разрывается между верностью старому жениху и любо 
вью к новому, и «призрачный» ми мажор здесь становится предельно 
реальным, ощутимым па вкус. Верность и измена настолько слиты, что 
понять, чего же это вкус, — верности или измены — невозможно. 

После всех движений души и переворотов в умах, произошедших 
с героями за один день, мораль Дона Альфонсо уже не может оставаться 
настоящей моралью оперы. Соз! /ап 1иИе — это опера не о том, что все 
женщины изменяют, а о том, что все — и мужчины, и женщины — спо 
собны любить и не способны отказаться от любви. Вероятно, это истори 
чески первая (если не единственная) опера, целиком и полностью посвя 
щенная процессу зарождения любви. 

Что касается второй части названия, то школу влюбленных можно 
понимать двояко. С одной стороны, есть давняя традиция, идущая от «.Агз 
атапд!» Овидия — школа любви как учебник ухаживаний и любовных 
побед. Такая школа есть и в Соз! /ап 1иИе. Все здесь предусмотрено для 
того, чтобы покорить женские сердца: и отъезд женихов, и экзотический 
облик албанцев, и провокация ядом, вызывающая сострадание — прямой 
путь к сердцу женщины. 

Другая школа учит тому, что никакие узы не могут противостоять 
свободной любви; в этой школе ученики получают горький урок. Но имен 
но в этой школе возвращение к первоначальным парам (против которого 
многие моцартоведы протестовали) обретает смысл. У первоначальных пар 
есть одно преимущество, отличающее их от «новоиспеченных»: они уже 
пережили измену, уже обрели горький опыт, и с этим опытом они могут 
смело идти под венец. Весь эксперимент Дона Альфонсо — своего рода 
испытание, инициация во взрослую супружескую жизнь. Обе пары испы 
тание прошли, и всё в этой опере сложилось именно так, как и должно 
было быть. 

Остается одна странность. Почему-то именно эту оперу, посвя 
щенную столь тонкой теме, как свободная любовь, Моцарт сделал самой 
конструктивной, архитектурной, выверенной числовыми и графическими 
симметриями. Можно относить это к достоинствам (как сочли бы сейчас 
исследователи) или к недостаткам (как расценили бы это современные 
Моцарту итальянские композиторы). Может быть, именно это в свое врс- 

221 



мя мешало Соя /ап 1иПе завоевать популярность, равную «Свадьбе Фига 
ро» или «Дон Жуану». Одно можно сказать точно: так поступает только 
Моцарт. 

(Я. Тимофеев) 

«Волшебная флейта»: 
теодицея и путь любви 

Название последней из опер В. Л. Моцарта — на первый взгляд, 
скорее «чарующее», чем говорящее. Для венского комического театра оно 
было, конечно, самым обычным — чудеса, сотворенные силой музыки, 
исправно выполняли свою функцию приманки для простодушных горо 
жан * * * * * * * * * * 12 ; и к тому же, авторы оперы заимствовали его из литературного ис 
точника (возможно, просто потому, что не желали ломать голову, выду 
мывая нечто оригинальное) 13 . Но для истории восприятия моцартовского 
шедевра все это не так уж и важно. Нам не известно, кому именно при 
надлежит идея назвать зингшпиль «Волшебной флейтой», но идея эта 
оказалась счастливой для будущей судьбы сочинения: культ оперы во 
многом держится на представлениях о «магии музыки Моцарта» и о 
«тайнах», якобы скрытых авторами от «непосвященных». 

Этот ареол таинственности, впрочем, тоже был отчасти преду 
смотрен создателями спектакля. Как мы знаем, к первому изданию либ 
ретто (Вена, И. Альберти, 1791) были приложены две гравюры: на одной 
из них изображен Папагено в костюме из перьев (что и неудивительно, 
ибо партию Папагено исполнял сам Э. Шиканедер); на другой мы видим 
целую коллекцию масонских символов (песочные часы, лопатка, уголь 
ник — на переднем плане; слева — стена пирамиды, исписанная иерог 
лифами; куда-то вглубь, сквозь арки стен, уходит дорога, пал которой 
висит пятиконечная звезда). Едва ли идея представить на сцене масонские 
обряды исходила от самого Моцарта — скорее, можно предположить, что 
и это был коммерческий ход Шикансдера 14 . Но именно Моцарт создал 

'■ Обычным был и сюжет оперы. Напомним, что постановка «Волшебной флейты» осущест 
влялась в условиях конкурентной борьбы между венскими театрами, и 8 июня 1791 г. в 
театре К. Маринелли была впервые исполнена опера на аналогичный сюжет — зингшпиль 
В. Мюллера «Каспар-фаготист. или Волшебная цитра». Моцарт, уже работавший к этому 
времени над «Волшебной флейтой» (о чем свидетельствует его письмо супруге от 1 1 июня), 
в переписке с женой упоминает продукцию конкурентов походя и подчеркнуто пренебрежи 
тельно: «... чтобы развлечься, я пошел на этого Касперля, т. е. на новую оперу “Фаготист”, 
которая делает столько шума — но не представляет из себя ничего особенного» (цит. по: 
Вольфганг Амадей Моцарт. Полное собрание писем М., 2006. С. 478). 
” Основным литературным источником либретто считается сказка А. Я Либескинда «Лулу, 
или Волшебная флейта» из третьего тома собрания волшебных сказок Кр. М. Виланда 
«Джиннистан». 
14 Возможно, появление жрецов в «Волшебной флейте» стало ответом Шикансдера на по 
ставленную в театре Маринелли оперу К. Фр. Хснслсра «Солнечный праздник браминов» (9 
сентября 1790 г.). Так или иначе, ход Шикансдера нс был чем-то у локальным для музыкаль 
ной комедии XVIII в. Быстро схватывая модные новинки высокой интеллектуальной куль- 
222 



музыку серьезную и возвышенную — настолько, что возникает даже во 
прос о художественной целостности «Волшебной флейты», сохраняющий 
свою актуальность до сих пор. 

Уже в первых печатных отзывах на постановку оперы мы встреча 
ем критические отзывы о ее либретто * * * * * * 15 . В романтические времена проти 
вопоставлять Моцарта Шиканедеру стало чуть ли не общим местом; одно 
из самых хлестких высказываний на сей счет принадлежит П. И. Чайков 
скому: «Никогда более бессмысленно глупый сюжет не сопровождался 
более пленительной музыкой» (из письма к Н. Ф. фон Мекк от 4 сентября 
1 880 г.). Компромиссную и приемлемую для многих точку зрения исчер 
пывающе сформулировал в прошлом веке А. Эйнштейн: слабостью либ 
ретто является «только стиль речи, изобилующей неуклюжими,., вульгар 
ными оборотами... С точки зрения драматургии работа Шиканедера сде 
лана мастерски» 16 17 . 

Так или иначе, но либретто оперы, по крайней мере, не помешало 
Моцарту сочинить нечто большее, чем от него требовалось, — ту самую 
«Волшебную флейту», которая не только принесла театру Шиканедера 
солидный доход, но и обрела бессмертие. Каким образом ему удалось 
соблюсти при этом жанровые условности — отдельный вопрос. Но дей 
ствовал Моцарт согласно собственной лотке и по законам собственного 
театра, поэтика которого сложилась задолго до сотрудничества с Шика- 
недером. В литературе о «Волшебной флейте» так много сказано о «ма 
сонском», «народном», «австрийском», «просвещенческом» в этой опере, 
что нам хотелось бы выделить и акцентировать в ней те моменты, кото 
рые являются собственно моцартовскими, — и прежде всего, ту музы 
кальную конструкцию, которая стоит за не всегда прочно связанной сю 
жетной линией. 

Первым и наиболее очевидным доказательством того, что «Вол 
шебная флейта» выстроена согласно строгому рациональному плану, 
служит ее знаменитая увертюра. Не отражая ни характеров персонажей, 
ни музыки каких-либо конкретных сцен оперы 1 , она выступает совер 
шенной абстрактной моделью сюжета «Волшебной флейты» и претендует 
на роль ее обобщенной концепции. Основной, быстрый раздел увертюры 

туры, балаган всегда с легкостью вовлекал их в свою орбиту. И расцвет венского масонства 
при Йозефе II рано или поздно должен был получить отражение и на этой сцене. Буффон 
ные трюки Папагено, сопровождающие масонские обряды, нс позволяют воспринимать 
действие вполне серьезно (как отмечает Е. И. Чигарева; см.: Е. И. Чигарева. Оперы Моцарта 
в контексте культуры его времени. М., 2000. С. 25). И это не позиция кого-либо из авторов 
«Волшебной флейты», а прежде всего жанровая условность. 
15 «Спектакль снискал бы всеобщее одобрение, если бы не текст, который нс соответствовал 
ожиданиям», — сообщала, в частности, 14 октября гамбургская «5>(аа(з- ипб §е1ейпе Хеь 
1ил&». Напомним, что премьера «Волшебной флейты» состоялась 30 сентября. 
16 А. Эйнштейн. Моцарт. М., 1977. С. 425. 
17 Как справедливо заметил еще Г. Аберт, «из последующего драматического конфликта увер- 
тюра нам ничего не раскрывает» (Г. Аберт. В. А. Моцарт. Часть 2. Книга 2. М., 1990. С. 304). 

223 



развертывает ключевую для оперы идею пути, по которому герои дви 
жутся к идеалу. И хотя представить себе, что же именно произойдет с 
ними на этом пути, пока невозможно, мы, тем не менее, понимаем, что 
движутся они бодро, неуклонно и безостановочно — в этом убеждает нас 
моторная фигура главной партии, на всем протяжении быстрого раздела 
звучащая как своего рода остинато. Конструкция увертюры не оставляет 
также никаких сомнений в том, что герои благополучно достигнут своей 
цели — несмотря на все трудности и преграды, встречающиеся им по хо 
ду движения! Как легко можно было прогнозировать с самого начала, 
разработка сонатной формы связана с омрачением колорита, глубоким и 
длительным уклонением в сферу минорных тональностей; основная фи 
гура видоизменяется мелодически и приобретает ламентозпые черты, а в 
моменты, когда «герои», кажется, совсем сбились с пути, возникают ри 
торические паузы 18 . 

Как и в «Соз! Гап ШПе», увертюра несет свое «слово» — знамени 
тые троекратные аккорды, традиционно рассматривающиеся как главный 
масонский символ оперы. И вновь, подобно тому, как это было в «Соз1», 
Моцарт обращается здесь к «священным» основам музыкального искус 
ства: если гексахорд отсылает нас к представлениям о «мировой гармо 
нии», то мажорное трезвучие с барочных времен является устойчивым 
символом Пресвятой Троицы 19 . В этом же символическом ряду стоит, как 
известно, и Ез-биг, тональность с тремя бемолями 20 . 

Правда, между’ двумя похожими случаями есть и некоторые тон 
кие, но существенные отличия. Если «эпиграф» «Со81 Гап ШПе» является 
каденцией — то есть разумным выводом из всего сказанного (и потому 
музыкальная формула так естественно несет свое слово), то аккорды 
«Волшебной флейты» выполняют функцию медленной и торжественной 
вступительной фанфары. Пытаться подтекстовывать их — занятие бес 
смысленное и неблагодарное; имея на то право и возможность, сам Мо 
царт, в отличие от предшествующей комической оперы, по некоей при 
чине нс счел нужным сделать это. 

18 Еще одним указанием на то, что идеал достигается не так просто, служит большая часть 
медленного раздела увертюры, следующая за начальными аккордами. Синкопы, хроматиз- 
мы, резкие динамические контрасты, наконец, само мелодическое движение, долго и мед 
ленно «блуждающее» в трех нотах создают своего рода драматический эффект; 
по всей видимости, здесь разыгрывается интеллектуальная драма: напряженные размышле 
ния над тем, что есть истина и куда следует держать путь. 
19 В этой связи можно вспомнить, например, фронтиспис широко известного в Австрии 
трактата А. Кирхера «Мизинца шиуегзаНз» (1650), где основанный на звуках соль мажорно 
го трезвучия канон Романо Микели «БапсШз» распевают 9 (3-3) четырехголосных ангель 
ских хоров. 
20 Хрестоматийный пример барочной сакрализации ми бемоль мажора, фуга И. С. Баха из 
третьего тома «Клавирных упражнений» на три темы (В\УУ 552), был создан в не столь 
далеком для Моцарта прошлом и мог быть ему известен. 
224 



Но если начальные аккорды — это вступление, то вступление к 
чему?.. Лежащий на поверхности ответ — ну конечно же, к быстрому 
разделу! — вызывает у нас серьезные сомнения. Формально так оно и 
есть. По сути, в уверлоре Моцарта есть некая загадка. 

Обычно вступление подготавливает появле!ше чего-то нового, бо 
лее существенного. Музыка быстрого раздела увертюры по отношению к 
«вступительным» аккордам ни тем ни другим не является. Как нетрудно 
заметить, тема главной партии увертюры есть ничто иное как фигурация 
тех же самых трех звуков, что прозвучали в качестве «эпиграфа» к увер 
тюре (еу- -б) 21 — только расположены они чуть в ином порядке (еу-/>-#). 
И в гармоническом отношении мелодия главной партии довольно статич 
на: лишь в самом ее конце тоника ненадолго сменяется доминантовой 
гармонией. Ощущение «активности» данной темы достигается, в основ 
ном, средствами ритма — и производит впечатление не движения вперед, 
а «бега на месте». 

Идея повторения пронизывает музыку быстрого раздела уверлоры 
начиная с самого первого такта — многократно повторенного звука ез 
(группетто на четвертой доле не несет здесь самостоятельного 1гнтонаци- 
онного смысла и, будучи украшением по своему происхождению, должно 
рассматриваться как одна из форм повторения). Второй такт темы являет 
ся точным повторением первого на другой высоте. В оставшихся двух 
тактах темы неповторенных звуков также не наблюдается. При этом чет 
вертый такт является точным повторением третьего, который строится, в 
свою очередь, как два звена секвенции 22 * * 25 . 

Избранная Моцартом для главной партии форма фугато связана с 
развитием той же идеи: благодаря постоянному вступлению темы по 
вторность распространяется на новый структурный уровень. Соответст 
венно, новый тематический материал появляется не в качестве антитезиса 
по отношению к начальной мелодии, а как дополняющие ее противосло 
жения. Важнейшее среди них (тт. 27-28, партия первых скрипок) — ха 
рактерная для позднего Моцарта гаммообразная фигура «утверждения» 
(незамедлительно следующая за тезисом сопПипаПо: «так оно и есть!») 2 ' 1 

— становится удержанным и сопровождает основную тему не только в 
построенной как фугато главной партии, но и на всем протяжении быст 
рого раздела, не покидая ее даже в самые драматичные моменты разра- 

21 Сравнение трезвх-чной мелодии начальных аккордов с эпиграфом (гпоно) мы находим в 
монографии Аборта (см.: Г. Абсрт. Цит. соч. С. 303). 
“ То. что быстрое и отрывистое повторение звуков в теме главной партии происходит от 
буффонной «скороговорки» (вроде знаменитого «Па-па-па-па-па-пагено»), не противоречит 
нашей мысли, будучи одной из ярких иллюстраций того, как Моцарт использует условности 
жанра в собс твенных целях. 
25 Укажем в качестве аналога на «шестой» тематический элемент финала «Юпитера» — не 
входящий в знаменитое фугато, но вынесенный за его «скобки» в функции торжественного 
утверждения (т. 409 и след.). Эту риторическую функцию он выполняет, однако, уже с само 
го первого своего появления в связующей партии (т. 19 и след.). 

225 



ботки. Его «звездный час» — переход от разработки к репризе, когда кон 
трапунктические наслоения данной фигуры «наперебой» возвещают 
окончательное торжество исходной идеи («и так будет всегда»!). 

Тот же принцип тематического развития — не производный кон 
траст, а контрапунктирующее дополнение к исходному тезису — Моцарт 
использует и по окончании фугато. Новые мелодические образования 
«лирического» характера, появляющиеся в рамках связующей и побочной 
партий (т. 58 и след.; т. 63 и след.) скромно проходят на фоне основной 
тематической фигуры 2 ’. При этом повторность продолжает последова 
тельно использоваться как средство построения формы (ср. тт. 64—73 и тт. 
74-83; в следующих 6 тактах динамическое нарастание осуществляется 
на основе остинатно повторяющегося музыкального материала). Возвра 
щение вступительных аккордов на грани экспозиции и разработки лиш 
ний раз подчеркивает ритуальный характер шествия: отправляясь в путь 
испытаний, «герои» уже находятся внутри «сакрального пространства». 

Совершенство и герметичность увертюры к «Волшебной флейте» 
отчасти объясняются временем ее создания: хронологически это один из 
последних номеров оперы, написанный Моцартом в сентябре 1791 г. не 
посредственно перед премьерой — после того, как в июле он прервал 
близившуюся к завершению работу над «Волшебной флейтой» ради со 
чинения и постановки «Милосердия Тита». Возвратившись к «Волшебной 
флейте» после продолжительного перерыва, композитор мог воспользо 
ваться свободой от либретто Шиканедера и, средствами одной лишь му 
зыки, выразить в логически безупречном виде то, что представлялось ему 
наиболее существенным в опере. В этом смысле две части увертюры 
можно поставить в один ряд с упомянутыми выше гравюрами, сопровож 
давшими публикацию либретто, — и рассматривать их как позднее ис 
толкование Моцартом символики и идей спектакля. Другое дело, что 
увертюра к «Волшебной флейте» далеко не во всей полноте отражает 
«моцартовское» в этой опере, и сам Моцарт должен был понимать это 
лучше, чем кто-либо другой. 

Из всего предшествующего творчества композитора нам известно, 
что в важнейших его сочинениях богато представлены разнообразные 
идеи эпохи: моральные, политические, религиозные. И все-таки, сфера 
личных человеческих чувств и отношений всегда находится в центре его 
интереса. «Волшебная флейта» — не исключение в этом плане. Поэтому' 
отсутствие сколько-нибудь ярких и завершенных лирических тем в ее 
увертюре заслуживает объяснения. 

И музыка Моцарта не заставляет нас долго их ждать: «объясне 
ние» всем загадкам увертюры мы получим буквально через пару номеров 

24 Аберт указывает на самую суть дела, когда рассматривает быстрый раздел увертюры (2 1 1 
тактов) как непрерывное развертывание одной темы — «сперва фугированно, затем в сво 
бодном контрапункте» (Г. Аберт. Цит. соч. С. 306). 
226 



после ее окончания. В начале знаменитой арии Тамино с портретом, все в 
том же лш бемоль мажоре. возвращается «смягченный» вариант началь 
ных аккордов. И теперь это действительно «аккорды вступления» (а не 
категоричный постулат разумности бытия)! Когда же, вслед за аккорда 
ми, божественный тенор Тамино пропоет сакраментальное: «О1е$ ВП<1п18 
151 ЬсгаиЬстд зсЬбп», — время остановится, мы позабудем все на свете и 
начнется подлинная мистерия, автором которой нс мог быть никто иной, 
кроме Вольфганга Амадея Моцарта... 

Воспользовавшись остановкой времени, позволим себе одно важ 
ное для понимания происходящего отступление, касающееся религиозной 
стороны оперы. С регулярностью возникающий у разных авторов вопрос 
о том. как масонство Моцарта сочеталось с его искренней приверженно 
стью католической церкви, не получил до сих пор, на наш взгляд, убеди 
тельного ответа по существу — как и вопрос о том, в чем именно заклю 
чались масонские взгляды композитора 2 ' .  Не навязывая никому наших 
суждений, попробуем высказать собственные соображения на этот счет. 

Прежде всего, следует обратить внимание на то, что масонские 
представления лишь отчасти были порождены Просвещением. По сути 
дела, эпоха 1 1росвещения лишь наложила свой отпечаток на давнюю ре 
лигиозно-философскую традицию, истоки которой следует искать в дале 
ком XV веке — у знаменитого мыслителя, филолога, врача и католиче 
ского священника М. Фичино. Своими переводами Фичино открыл для 
европейских интеллектуалов нескольких последующих столетий так на 
зываемый «Герметический свод» — корпус языческих философских тек 
стов гностического характера, возникших во времена Юлиана Отступни 
ка и приписывавшихся древнему египетскому жрецу и магу Гермесу 
Трисмегисту. 

Не вдаваясь в подробное изложение истории западноевропейского 
«герметизма» (охватывающей период в несколько эпох — от Возрожде 
ния до моцартовских времен) 25 26 , отметим несколько важных для нас мо 
ментов. Гностические тексты Герметического свода испытали определен* 

25 Вот каким замысловатым путем движутся рассуждения на этот счет у А. Эйнштейна: 
«Ощущал лн Моцарт противоречие между’ принадлежностью к масоне гву и в то же время к 
католичеству? И да, и нет. В тс времена добрый католик свободно мог оказаться масоном. 
Разумеется, ему' следовало быть “просвещенным” католиком... Моцарт был страстным, 
убежденным масоном, совсем нс таким, как Гайдн... Нет, Моцарт уже не был добрым като 
ликом, во всяком случае в понимании мрачных и фанатичных попов» (А. Эйнштейн Цит. 
соч. С. 93). Е. И. Чигарева справедливо отмечает, что у Моцарта «всегда оставалась потреб 
ность в индивидуальной религии» (Чигарева Е. Цит. соч. С. 33). Вопрос о ее существе мы и 
затрагиваем в рамках данной статьи. 
20 Наиболее авторитетным исследоваш<ем происхождения герметической магии и филосо 
фии на сегодня остается труд американской исследовательницы Фр. Йейтс (Е. Уа1с$. 
Оюгбапо Вгипо ап б Фе ЬеппеПс (гасШюп. СЫса о-Еопбоп, 1964. В переводе Г. Дашсвского 
книга была издана на русском языке: Фр. Йейтс. Джордано Бруно и герметическая тради 
ция. М., 2000). 

227 



ное воздействие христианства, что было замечено еше Фичино, поразив 
шегося сходству трактата «Поймандр» с Книгой Бытия. Это открытие 
усилило культ Гермеса как пророка из числа язычников, существовавший 
еще в Средтше века. А поскольку ранние христианские авторы (прежде 
всего, Августин) датировали жизнь Гермеса приблизительно тем же пе 
риодом времени, что и жизнь Моисея, эти две фшуры очень скоро сбли 
жаются и встают в один ряд (например, в большой напольной мозаике 
при входе в Сиенский собор, 1480-е гт.). 

Положив начало многовековой вере европейской интеллектуаль 
ной элиты в существование задолго до христианских времен некоей «ес 
тественной» мудрости — «древнего богословия» (рпзеа 1йео1о§1а) 27 , Фи 
чино вовсе не собирался ставить под сомнению традиционную церковную 
веру. Но по мере того, как образованные люди занимали все более крити 
ческую позицию по отношению к исторически сложившимся институтам 
и обычаям католической церкви, авторитет вечной «египетской» мудро 
сти только возрастал. Можно предположить, что в глазах Моцарта и его 
друзей-масонов жрецы древней религии были уже не лишенными полно 
ты истинного знания пророками христианства, а подлинными основате 
лями религиозной традиции, поздним и искаженным представителем ко 
торой являлось католичество XVIII в. 28 

В своем роде, венские масоны пытались осуществить, в одном из 
главных центров католической Контрреформации, нечто подобное тому, 
что двумя веками раньше удалось сделать Лютеру и его коллегам- 
протестантам — вернуться к «чистым» истокам своей веры. Но если Лю 
тер мог, опираясь на авторитет и ясные положения Священного Писания, 
призывать к возвращению в исторически достоверные времена первых 
христианских общин, то масонский культ разума был дорогой в никуда 
(что, кстати, хорошо видно на упоминавшейся гравюре из печатного из 
дания либретто). Реальной альтернативой официальной церкви масонские 
ложи никогда не были: их упадок и маргинализация были предопределе 
ны нс гонениями со стороны государства, а размытостью, эклектизмом и 
фантастичностью самой религиозной доктрины. По-видимому, для мно 
гих образованных людей того времени масонство было не более чем ув- 

2 Ее основателем, наряду с египтянином Гермесом, у Фичино называется также перс Зоро 
астр (котором)' иногда отдастся даже приоритет). Дальнейшая традиция, уже не отличав 
шаяся филологической утонченностью, легко сближала эти две фшуры. Поэтом) появление 
Зарастро в Египте не стоит рассматривать лишь как причуду авторов «Волшебной флейты»; 
его второе имя — Гермес Трнжтывсличайший (он же — Меркурий и. может быть, даже сам 
Моисей). К сожалению, история Герметического свода никак нс проливает свет на пребыва 
ние в Египте японского принпа Тамино. 
8 Именно тем, что современная церковь понималась как наследница древней мудрости, 
объясняется легкость, с которой в «Волшебной флейте» используются христианские по 
происхождению символы, будь го священное число «три», или мелодия протестантского 
хорала. 
228 



лекателыюй и модной игрой, к которой Моцарт, по-видимому, относился 
излишне искренне и серьезно. 

С воодушевлением воспринимая масонскую фразеологию (далеко, 
впрочем, не оригинальную) о разумности бытия, неизбежности победы 
света над тьмой, братстве всех людей и т.п., он не мог не задумываться 
над тем, каким образом прекрасные идеалы могут воплотиться в жизнь. 
Невозможность получить ответ на этот вопрос в реальном масонстве и 
побуждала композитора к самостоятельному религиозному творчеству. 
Но если вынашивавшаяся ндея создать собственную ложу так и нс осуще 
ствилась (Моцарту это было просто не дано), то театральная сцена оказа 
лась самым подходящим местом для того, чтобы в художественно совер 
шенной форме изложить на ней утопическую религиозную программу — 
типично моцартовскую и типично оперную, центральное место в которой 
занимает естественное любовное чувство... 

Тот самый, святой момент, когда тенор Тамино широким скачком 
возносится на ноту соль, есть альфа и омега религиозного учения Моцар 
та. И кто сказал, что либретто Шиканедера неудачно и написано вульгар 
ным слогом?! По крайней мере, в тексте «арии с портретом» (и не только 
в ней) Моцарт получил от своего либреттиста те самые слова, которые 
ему требовались. Вера Моцарта проста и вполне соответствует природе и 
разуму. Влюбляясь, человек преображается, становится прекраснее и гу 
маннее. «Когда мужчины испы тывают любовь, Их сердце становится до 
брым», — так можно перевести начальные слова дуэта Папагено и Пами- 
ны № 7; очередное возвращение «священной» тональности Ез-биг в этом 
номере связано с потребностью Моцарта сформулировать свое кредо — 
провозгласить которое он доверяет не Зарастро со жрецами и даже не 
«герою» Тамино, а юной девушке и трусоватому, но добродушному шуту. 

В тот момент, когда Тамино берет первые звуки своей арии, он 
уже спасен любовью и достиг своей цели. Испытывать беспокойство или 
даже сомневаться в том, что он обретет в конце концов свою девушку, 
нам не приходится. Однако путь, в который отправляется герой вместе с 
Папагено, — особый; поиски любимой в опере Моцарта — это, одновре 
менно, процесс познания Б, о га. 

Уже в тексте «арии с портретом» мы можем найти при желании 
тому знак. «Портрет» (ВПс1п1з), который зачарованно (ЪегаиЬегпб) рас 
сматривает герой, постепенно становится чем-то большим, нежели изо 
бражение красивого липа. «...(Без ОбГСегЬйс!», — произносит, наконец, 
Тамино, и тенор его возносится еще выше, к ноте ля бемоль', образ воз 
любленной божественно прекрасен, и за его чертами уже начинает узна 
ваться образ божества. 

«Богом» в «Волшебной флейте» является Зарастро. И отношения 
героев с ним складываются, как мы знаем, далеко нс безоблачно. В зна 
менитой сцене с Оратором у стен храма мудрости Тамино именует Зарас 
тро «злодеем» (ВбземсЫ), «тираном» (Тугапп) и «извергом» (Оп- 

229 



темей 29 ). Делает он это, конечно, по ошибке и пол дурным влиянием 
I (арины Ночи — но также и в соответствии с устойчивой оперной тради 
цией. Обвинять сильных мира сего (правителей, а порой и самих богов) в 
жестокости, «варварстве» и тому подобных грехах стало в опере XVIII в. 
чуть ли не общим местом. Л патетические речитативы с оркестровым 
сопровождением устойчивый музыкальный топос для таких гневных 
монологов. 

Все, что известно 'Гамино о Зарастро, располагает его к тому, что 
бы видеть в нем жестокого и злого тирана. И когда последний оказывает 
ся на самом деле добрым и мудрым правителем, эго воспринимается как 
настоящее чудо. Гамино уверовал в это чудо не сразу, но еще труднее 
лается эта вера многим толкователям «Волшебной флейты»; теория о 
внезапном изменении сюжета по ходу работы пал спектаклем, столь же 
влиятельная, сколь и бездоказательная, до сих пор нс стала достоянием 
истории. 

Между тем, всякая необходимость в этой теории отпадает, если 
предположить, что одной из скрытых основ «Волшебной флейты» явля 
ется актуальный в XVIII столетии жанр теодицеи. Доказывать благость 
Божью в эпоху Моцарта нс так-то просто. После выхода в свет знаме 
нитой «Теодицеи» Г. В. Лейбница (1710), кажется, никому из влиятель 
ных европейских мысли (елей нс удавалось освободить Бога от ответст 
венное ти за зло мира и страдания человека в нем. В художественной 
форме это удастся сделать авторам «Волшебной флейты» — благодаря 
тому, что проблема возвращается из плоскости критического разума в 
плоскость веры. 

Зарастро добр, хотя его поступки до определенного момента гово 
рят о противоположном. Значит, в его доброту пало поверить. Но откуда 
упование может обрести свою силу? Что в этом мире свидетельствует о 
благости Божьей? Ничего, кроме красоты любовного чувства! Окончание 
«поединка» Гамино с Оратором многое говорит нам на этот счет. Полу 
чив от хора «тайное» (яо(Ю уосс) известие о том, что I (амина жива, герой 
моментально преображается: он забыл своп гнев и хочет вознести хвалу и 
благодарность «Всемогущему» (ЛПтбсйН с) звуками волшебной флейты. 
Появляющаяся в этот момент (тг. 155 156) мелодическая фшура напоми 
нает о начальной фразе «арии с портретом» (хотя и не является се точным 
воспроизведением). И это не только напоминание о любви, которая дви 
жет героем на его пути, но и знак того, что в сердце Гамино уже живет 
благодарность божеству — а любящее сердце рано или поздно одолеет и 
смягчит ожесточившийся рассудок. 

Последнее оскорбление и рамках принятой акторами «Волшебной флейты» риторики 
нлих) дшсс . цель «человек» тлеет» — самое вон1Ы1нспное и прекрасное из всех званий. На 
помним в этой связи 'Шамсннзый диалог из сцены жрецов в начале второго действия Ора 
тор: » он Принц» Зарастро «Колес того он Человек!». 
230 



Сам же священный момент «увероваш<я» связан с образом Пами- 
ны (что п не удивительно: женщине, живущей не столько рассудком, 
сколько сердцем, довериться божеству оказывается легче, чем мужчине). 
Посте неудачной попытки побега, застигнутая на месте «преступления» 
героиня, неожиданно и без раздумий. падает на колени перед Зарастро 
(см. финал первого действия, тт. 395 и след.). Поступок Памнны — спон 
танный порыв, который становится ритуальным жестом; о том. что сейчас 
внезапно должно свершиться нечто значительное, нс случайно предуве 
домляют троекратные аккорды. Вкладывая же в уста Памнны музыкаль 
ную фразу из «арии с портретом» (тт. 399-400), Моцарт окончательно 
утверждает мысль о том. что преклонение перед человеческой красотой 
тождественно преклонению перед Божеством. Фа мажор этой сцены, 
неспешный темп (ЬапйтеПо), ритм и некоторые детали мелодического 
рисунка ответной реплики Зарастро. нежным музыкальным жестом под 
нимающего героиню с колен (т. 406 и след.), непосредственно подготав 
ливают и предвосхищают сцену жрецов в начале второго действия, и в 
особенности, ритуальную арию Зарастро с хором «О Изида и Осирис, 
подарите новой паре дух мудрости!» 

В рамках данной статьи мы воздержимся от подробного описания 
густой системы интонационных связей в музыке «Волшебной флейты»' 0 . 
Подчеркнем лишь общую тенденцию, отмеченную выше на примере сце 
ны Памнны и Зарастро. Фигуры, по происхождению связанные со сферой 
любовного чувства, ко второму' действшо начинают приобретать характер 
ритуального жеста. И это соответствует внутренней логике оперного сю 
жета. движущегося от приключений влюбленных в первом акте к изобра 
жению ритуальных испытаний во втором. В то же время, ритуальная му 
зыка проникается теплотой человеческого чуъства. И посмотрев, скажем, 
на первые три аккорда Марша жрецов (зоПо Уосе), открывающего второе 
действие, мы не сразу узнаем в них разновидность тоПо. торжественно 
звучащего в начале увертюры" 1 . 

Логическим завершением этого процесса сближения и «итоговым 
словом» всей оперы становится мелодия «волшебной флейты», звучащая 
во время испытания героев в финале второго действия. Ее начальный мо 
тив происходит от трезвучной мелодии «масонских» аккордов увертюры, 
однако благодаря мелодическим украшениям и паузам приобретает нема 
лое изящество. В диалог с ним вступает преображенный мотив из «арии с 
портретом» (не утратив лирической сущности, он стал строже и сообра- 

* Разными авторами о ней говорится достаточно давно. Многие детали наглядно представ 
лены в книге Е. И. Чигаревой (Е. И. Чигарева. Цит. соч.; см., в частности, примеры на С. 
152, 190-191 и др.). 
’’ Между’ тем, так оно и есть. Помимо числа аккордов, об этом свидетельствуют мелодиче 
ское движение по звукам тоники и гармония параллельного трезвучия. 

231 



зуется с ритмом ритуального марша) ' 2 . Тональность До мажор до сих пор 
не играла в «Волшебной флейте» по-настояшему значительной роли, и ее 
появлению в ключевой момент оперы можно было бы удивиться, если бы 
не известная нам склошюсть Моцарта делать разумные выводы именно в 
этой тональности. 

Резюме «Волшебной флейты» по своей направленности прямо 
противоположно сентенции «С051 Гап ШИс» — оно говорит о супружеской 
верности; последнее испытание Тамино и Памино будет длиться всю их 
жизнь. Концепция «Волшебной флейты» строилась, однако, с оглядкой на 
ее предшественницу — и вообще на все то многое, что было известно 
композитору об амбивалентности любовного чувства. «Чары любви» ведь 
не только возвышают человека и смягчают его сердце: они способны 
стать причиной и таких неприятных вещей, как измена или ревность. Вот 
почему Моцарту было важно, зафиксировав в музыке момент первого 
любовного взгляда, продлить его до бесконечности. На помощь природе 
здесь приходит ритуал, предназначение которого — раз за разом возвра 
щать человека к самым святым и прекрасным моментам его жизни. Тем 
самым, в которые он услышал мелодию любви — голос Волшебной 
флейты... 

На этом, пожалуй, и следует остановить изложение наших мыс 
лей. Остается лишь заметить, что название последней онеры Моцарта — 
не только «чарующее» («Эте ХаиЬсгПб1е»), но и говорящее. 

(Р. Насонов) 

’* Присмотревшись к мелодии марша внимательнее, можно отметить и другие тонкие мо 
менты мотивно-тематической работы Моцарта. Так. линия опорных звуков в ее первой час 
ти — с-е- -[-е-с1 (выделить их из общего потока мелодического движения нетрудно: все они 
являются четвертными длительностями и завершают разграниченные паузами мелкие по 
строения — мотивы или субмотивы) — в точности воспроизводит мелодический контур 
начала увертюры (транспонированный из Ез-йиг в С-с1иг)'. ез- -Ь-(Ь)-аз- -/. Л в узорах мело 
дической каденции (тт. 370 -371) угадывается незамысловатый рисунок удержанного проти 
восложения к теме фугато из быстрого раздела увертюры (функция нс изменилась, характер 
же изменился до неузнаваемости). Что же касается самого начала мелодии (тт. 362-363), то 
его прообразом, помимо тоио, является наигрыш Папагено на флейте Папа — тот самый, с 
помощью которого он. подражая природе, заманивает в свои сети птичек. 
232 


