


Роман Насонов 
(Москва) 

Восьмое слово Христа 
О духовном смысле арии с эхо «FloBt, mein Heiland» 
из «Рождественской оратории» Баха 

Пожалуй, ни один из авторов, предпринимающих попытку истолкования арии 
с эхо «Flolit, mein Heiland» из IV части «Рождественской оратории» Баха, не обхо-
дится без упоминания немецкого словечка Spielerei — баловство, забава, пустяк. 
«Современный слушатель скорее всего воспримет ее как барочную забаву», — 
утверждает в начале своего очерка Эрнст Кох1, отсылая читателя, в свою очередь, 
к авторитетной статье Людвига Прауча, в которой подобная оценка вложена 
в уста глубокомысленного, но недалекого критика2. Игнас Боссюи, отмечая в арии 
налет барочной игривости («а bit of Baroque Spielerei»), в сноске дает указание 
на классический труд Вальтера Бланкенбурга3. И лишь последний из названных 
ученых сообщает читателям истинный источник широко распространившегося 
представления — монографию Филиппа Шпитты «Иоганн Себастьян Бах»4. 

Один из основоположников баховедения, Шпитта дал не слишком лестную 
оценку этому номеру «Рождественской оратории», как и всей кантате на празд-
ник Обрезания и наречения имени Господа: «Сомнительно, что такую пьесу, как 
арию сопрано с двойным эхо второго сопрано и гобоя "Flofct, mein Heiland", Бах 
мог включить в какую-нибудь другую часть, кроме причудливой четвертой. Тем 
не менее, детская наивность, если и была где-либо допустима, то только в празд-
ник Рождества, и трогательно видеть, как серьезный, богатый идеями мастер 
смиряется с этим праздничным настроением настолько, что предоставляет место 
в своем произведении такой пустячной забаве»5. 

Несправедливость и ограниченность подобного суждения очевидны сего-
дня не только исследователям, но и любому мыслящему слушателю оратории. 
Однако найти и обосновать более глубокий, богословский смысл арии с эхо ока-
залось делом непростым. Во второй половине XX столетия ученые выдвинули 
несколько оригинальных объяснений баховской «забаве», но ни одно из них 

Статья была опубликована в журнале «Научный вестник Московской консерватории» (2015. 
№ 4. С. 216-225). 

1 Koch Е. Trostendes Echo. Zur theologischen Deutung der Echo-Arie im IV. Teil des Weihnachts-Ora-
toriums von Johann Sebastian Bach // Bach-Jahrbuch. 1989. (Jg. 75.) S. 203. 

2 Prautzsch L. Echo-Arie und andere symbolische und volkstumliche Zuge in Bachs Weihnachtsorato-
rium // Musik und Kirche. 1968. (Jg. 38.) H. 5. S. 221. 

3 Bossuyt I. Johann Sebastian Bach. Christmas Oratorio (BWV 248) / transl. by S. Bull. Leuven, 2004. 
P. 132. 

4 Blankenburg W. Das Weihnachts-Oratorium von Johann Sebastian Bach. 5. Aufl. Kassel, 2003. 
S. 103. 

5 Spitta Ph. Johann Sebastian Bach: in 2 Bdn. Bd. 2. Leipzig, 1880. S. 416. 



Восьмое слово Христа 265 

нельзя назвать полностью убедительным. «Загадка Шпитты» до сих пор остает-
ся без ответа. 

Наибольшее значение для истории вопроса имеют труды трех исследовате-
лей, двое из которых были упомянуты выше. Все они рассматривают арию с эхо 
как одно из самых важных звеньев замысла оратории в целом. 

1. Людвиг Прауч попытался развить тезис Шпитты о наличии в оратории Баха 
следов народных рождественских игр и песен6. В частности, он предположил, что 
многие номера произведения поются от лица конкретных евангельских персона-
жей (Девы Марии, пастухов и т. д.). ВIV части, по мнению Прауча, такие персонажи 
отсутствуют, за единственным исключением: партия второго сопрано арии с эхо, от-
вечающего «да» и «нет» на вопросы первого солиста, есть голос Младенца Христа7. 
Саму же арию Прауч характеризует как «глубокое богословское высказывание» 
и связывает с обрядом Крещения Иисуса, отрекающегося от Диавола и его дел8. 

2. Более радикальный подход отличает Вальтера Бланкенбурга, который по-
пытался «идентифицировать личность» каждого из голосов «Рождественской 
оратории» в номерах, написанных на свободные поэтические тексты. Так, № 38 
(речитатив баса в сочетании с «хоралом» — первой строфой песни Иоганна Риста 
«Jesu, du mein liebstes Leben» у сопрано) Бланкенбург связывает со Сретением, 
или Очищением Девы Марии (так этот праздник называется в лютеранской цер-
кви); басом поет старец Симеон9. Ария же, будучи непосредственным продол-
жением № 38, представляет собой диалог Верной Души (Glaubige Seele) — ал-
легорического персонажа, часто встречающегося в немецкой духовной поэзии 
барокко, — и Младенца Христа, лежащего в яслях10. 

Форма арии с эхо, по мнению Бланкенбурга, не позволила Баху сохранить 
партию баса в этом номере (и тем самым представить слушателям диалог Симео-
на с Иисусом). Однако ученый высказывает предположение, что партия первого 
сопрано поется от лица пророчицы Анны — одного из библейских прообразов 
Верной Души11. Для Бланкенбурга принципиально важно, что партия второго со-
прано в арии является не эхом, а голосом Младенца. Поскольку соответствующие 
динамические оттенки присутствуют только в партии гобоя, последнюю и надо 
рассматривать в качестве эха12. 

3. Согласно Ренате Штайгер, единство шести частей «Рождественской ора-
тории» обеспечивается постоянным присутствием мотива свадьбы Жениха Хри-
ста и Невесты Души13. Уже в упомянутом дуэте № 38 он намечен в тексте песни 

6 Prautzsch L. Echo-Arie und andere symbolische und volkstumliche Ziige in Bachs Weihnachtsorato-
rium. S. 223. 

7 Ibid. S. 228. 
8 Ibid. S. 228-229. 
9 Blankenburg W. Das Weihnachts-Oratorium von Johann Sebastian Bach. S. 102. 
10 Ibid. S. 103. 
11 Ibid. 
12 Ibid. S. 104. 
13 SteigerR. Die Einheitdes Weihnachtsoratorium von J. S. Bach (II)//Musik und Kirche. 1982. (Jg. 52.) 

S. 12. 



266 Роман Насонов 

И. Риста благодаря упоминанию Иисуса как Жениха. В свою очередь, ария с эхо 
становится богословским центром произведения. Ответы «да» и «нет» в устах Спа-
сителя означают «радостный обмен» — то есть, по Лютеру, обмен праведности 
Христа, в которую, словно в свадебное платье, обряжается душа, на человеческие 
грехи, которые принимает на себя Иисус. В процессе обмена «Иисус принимает 
мою смерть и дает мне взамен свою жизнь, <...> ужас превращается в радость»14. 

Стоит привести в этой связи полный текст арии № 3915: 

Внушает ли, о мой Спаситель, внушает ли Твое имя 
Хоть семя малое 
Того жестокого ужаса? 
Нет, Ты Сам говоришь: нет. (Нет!) 
Надо ль мне теперь страшиться смерти? 
Нет, ведь Твое сладостное слово уже здесь! 
Так не возрадоваться ли мне? 
Да, о мой Спаситель, Ты Сам говоришь: да. (Да!) 

Каждый из трех исследователей внес определенный вклад в постижение ду-
ховного смысла арии с эхо. Прауч первым обратил внимание на то, что в ней зву-
чит голос Младенца Христа. Бланкенбург охарактеризовал этот номер как диалог 
Младенца Христа и некоего аллегорического персонажа — возможно, Верной 
Души. Штайгер указала на связь арии с лютеровским учением об искуплении. 

Однако попытки Прауча и Бланкенбурга найти в № 39 буквальное отражение 
одного из описанных в Евангелии событий из жизни Младенца выглядят сегодня 
слишком прямолинейными и не углубляют понимание произведения Баха. Тео-
рия же Штайгер сомнительна хотя бы потому, что Христу как Младенцу в ней во-
обще не находится места. И кроме того, если бы Бах действительно воспринимал 
текст данного номера как изображение «радостного обмена» (то есть мистиче-
ской свадьбы Христа и Души), то наверняка использовал бы музыку более прили-
чествующую обряду бракосочетания, чем ария с эхо из кантаты BWV 213. 

Чтобы найти более удовлетворительное решение проблемы, стоит внима-
тельнее приглядеться к текстам № 38Ь. Хотя при рассмотрении IV части оратории 
принято отмечать центральное положение арии № 39, вставленной посередине 
дуэта сопрано и баса (№№ 38Ь и 40), в реальности две части дуэта не столько об-
рамляют номер с эхо, сколько вводят последующие арии — каждый свою. Ария 
тенора № 41 является ответом на вопросы, звучащие в конце № 40 (Ах! Как мне 
достойно, / О мой Господь Иисус, восхвалить Тебя? / Как превозносить Тебя, как 
благодарить Тебя? — Я буду жить во славу Твою...). Точно так же ария с эхо служит 
непосредственным откликом на концовку предшествующего дуэта. 

В верхнем слое № 38 Ь, у сопрано, звучат две столлы упомянутой песни Риста 
(припев песни прозвучит уже в № 40): 

14 Steiger R. Die Einheit des Weihnachtsoratorium von J. S. Bach (I) 11 Musik und Kirche. 1981. (Jg. 51.) 
S. 275. 

15 Здесь и далее переводы на русский язык выполнены автором статьи. 



Восьмое слово Христа 267 

Иисусе, сокровище моей жизни, 
Жених моей души! 
Ради меня Ты принес себя в горькую 
Жертву на Древе Креста. 

Прерывая песнь в соответствующий момент, авторы оратории акцентируют 
присутствующие в ней Страстные мотивы. Между образами Младенца, лежащего 
в яслях, и Спасителя, распятого на Кресте, устанавливается прочная связь16. 

Заключительные строки речитатива баса из того же номера, кажется, в боль-
шей мере ассоциируются с содержанием арии с эхо и при этом ничего не говорят 
о событиях Страстной Седмицы: 

Мой Иисус! Когда придет мне время умирать, 
Я буду знать, что не погибну. 
Имя Твое написано в моей душе — 
Оно прогонит смерти страх. 

Тем не менее, подобное сочетание — созерцания смерти Христа и размыш-
лений о собственной будущей смерти — впервые встречается у Баха в «Страстях 
по Матфею». Реакцией на сообщение Евангелиста: «Иисус же, опять возопив 
громким голосом, испустил дух» (Мф. XXVII, 50), — является хорал на девятую 
строфу песни Пауля Герхардта «О, чело, окровавленное и израненное», молитва 
от первого лица к Иисусу об избавлении от ужаса смертной агонии и даровании 
христианской кончины17. 

Ключом же к пониманию самой арии служат другие великие баховские пас-
сионы — «Страсти по Иоанну». Как известно, в этом произведении использованы 
тексты многих поэтов, часто излагаемые в переработанном виде. Однако глав-
ным источником заимствования поэтических идей служит либретто Бартоль-
да Хайнриха Брокеса «Претерпевающий мучения и умирающий за грехи мира 
Иисус». Сообщение о смерти Иисуса Брокес оформляет не в виде реплики Еванге-
листа (как это было принято в церковных пассионах), а в виде арии Дочери Сиона 
(Невесты Христа) с последующим комментарием Верной Души: 

16 Традиция соотносить между собой и уподоблять друг другу праздники Рождественского 
и Пасхального циклов литургического года сложилась еще в Средние века. В частности, рож-
дественские духовные игры («литургические драмы») создавались по модели пасхальных. Ра-
достно поклоняясь яслям с новорожденным Младенцем, община видела в них прообраз Гро-
ба Господня с лежащим в пеленах («оковах смерти») Спасителем (см., например: Puchner W. 
Studien zur Volkskunde Sudosteuropas und des mediterranen Raums. Wien, 2009. S. 318). Мне 
неизвестно, однако, о существовании в Средневековье традиции соотносить между собой 
образы Христа-Младенца и распятого на Кресте Мессии. Возможно, она сложилась в более 
поздние времена в лютеранской церкви. 

17 «Когда пора мне будет покинуть [этот мир], / Ты не покинь меня! / Когда мне смерть придется 
претерпеть, / Явись навстречу мне! / Когда великий ужас / Охватит мое сердце, / Из страха 
объятий пусть вырвут меня / Твои страх и мука!» 



268 Роман Насонов 

Дочь Сиона 
Глубокие раны моей души 
исцелены ли ныне твоими ранами? 
Дано ли мне благодаря Твоей муке и смерти 
отныне унаследовать Рай? 
Приблизилось ли Спасение всего мира? 

Верная Душа 
Так вопрошала Дочь Сиона, 
а Иисус, от боли 
не в силах ничего сказать, 
склонил голову и кивнул: 
Да! 

Гамбургский поэт внес свою лепту в общехристианскую традицию глубоко по-
читать семь слов Спасителя, распятого на Кресте. В понимании лютеранской цер-
кви эти возгласы Иисуса в сумме содержат в себе учение о Спасении мира и че-
ловечества. Однако рассредоточенность семи слов, которые содержатся в разных 
Евангелиях, и необходимость их истолкования для того, чтобы получить соот-
ветствующий богословский смысл, побуждали искать квинтэссенцию этих вы-
сказываний. Последний жест Иисуса, его склонившаяся голова, был истолкован 
Брокесом как заключительное, восьмое слово Христа, в котором он дает поло-
жительный ответ на чаяния человека победить страх смерти, исцелиться от греха 
и унаследовать Царствие Божие. И это уже не просто слово, но и дело: умираю-
щий Мессия одновременно и спасает человечество, и свидетельствует о свер-
шившемся Спасении. 

«Страсти по Иоанну» Баха — произведение, предназначенное для испол-
нения в церкви; из него невозможно было исключить сообщение Евангелиста: 
«И, преклонив голову, предал дух» (Ин. XIX, ЗОЬ). Переработанная поэзия Брокеса 
в качестве одного из слоев включена в текст арии баса с хоралом (заключитель-
ной строфой песни Пауля Штокмана «Страсти, мучения и смерть Иисуса»), сле-
дующего номера этих пассионов18: 

Мой дорогой Спаситель, позволь Тебя спросить — 
В тот момент, когда Ты распят на Кресте 
И сам говоришь: Свершилось! 
Обрел ли я свободу от смерти? 
Дано ли мне благодаря твоим мучениям и смерти 
Унаследовать Царствие Божие? 
Пришел ли час Спасения мира? 
От боли Ты не можешь ничего сказать, 
Но склоняешь голову 
И говоришь безмолвно: да. 

18 В данном случае я привожу только тот текст, который поется басом, без слов песни Штокмана. 



Восьмое слово Христа 269 

Благодаря неизвестному компилятору либретто «Страстей по Иоанну», пер-
воисточник Брокеса трансформировался в монолог, в котором сомнения христиа-
нина в возможности Спасения мира через страдания и смерть Иисуса искусно 
подчеркнуты многочисленными деталями музыки Баха. Помимо «зависающей» 
интонации вопроса, с которой ария начинается, следует обратить внимание на 
постоянное искажение страдальческими диссонансами «царственной» и «триум-
фальной» гармонии D-dur — основной тональности арии с хоралом № 32. Лишь 
в самом конце номера возвратившаяся интонация вопроса коротко разрешается 
в ничем не омраченный D-dur — в тот самый момент, когда умирающий Христос 
произносит свое окончательное «да»19. 

Не останавливаясь на всех изменениях, внесенных в поэзию Брокеса, обра-
тим внимание на те два пункта, которые, на мой взгляд, оказали существенное 
влияние на замысел арии «FloRt, mein Heiland». 

Прежде всего, Бах или его сотрудник, компилятор либретто, легким штрихом 
существенно изменили смысл фразы Брокеса «1st aller Welt Erlosung nah?». В но-
вой редакции час Спасения не приближается, а настает прямо сейчас («da») — 
в то мгновение, когда Иисус склоняет голову. На мысль о таком изменении ав-
торов Страстей могло навести само Евангелие от Иоанна, в котором последним 
словом Христа является возглас: «Свершилось!» В некотором смысле этот возглас 
также является квинтэссенцией богословского содержания последней проповеди 
Христа: он суммирует смысл предшествующих слов Спасителя и сообщает о на-
ступлении желанного часа; не случайно этот возглас вводится в текст сразу двух 
важнейших арий «Страстей по Иоанну» — арии альта № 30, звучащей сразу после 
того, как Иисус произносит «Es ist vollbracht!», и интересующей нас арии с хора-
лом № 32. «Восьмое слово» Христа имеет, тем не менее, известное преимуще-
ство перед евангельским седьмым: благодаря множеству пространных вопросов 
в арии баса удается подробно раскрыть всё, что пытается донести до людей сла-
беющий на Кресте Иисус. Усиливает оно и ощущение парадоксальности проис-
ходящего: мысль о Спасении человечества окончательно утверждается в момент 
наивысшей слабости Мессии. 

Младенец Христос тоже предельно слаб и беззащитен. Радостное созерцание 
этого ребенка внушает, тем не менее, мысль о том, что смерти отныне бояться не 
надо, «ведь Твое сладостное слово уже здесь ["da"]!» Как и в арии из «Страстей 
по Иоанну», либреттист рифмует это «da» («здесь и сейчас») с заключительным 
ja («да»). Парадоксальность же лишь возрастает: не только смерть на Кресте, но 
и уже само Рождение Спасителя делает победу над древними кошмарами че-
ловека совершенно неотвратимой. В самом имени Иисуса содержится указание 
на будущее Спасение — вот почему наречение Младенца именем Иисус имеет 
такое важное значение и побуждает авторов «Рождественской оратории» ввести 

19 О музыкальной драматургии «Страстей по Иоанну» и роли в ней семантики тональностей см.: 
Насонов Р. А. Путь Спасения, пройденный с И. С. Бахом (осмысление евангельского текста 
в «Страстях по Иоанну») // Музыка и проповедь: к интерпретации наследия И. С. Баха: сб. ст. / 
ред.-сост. М. В. Воинова. М., 2006. (Науч. тр. Моск. гос. консерватории имени П. И. Чайковско-
го; сб. 56). С. 64-80. 



270 Роман Насонов 

аллюзию на образы Страстей20. Прауч и Бланкенбург напрасно искали «глубокий 
богословский смысл» арии в стороне от событий, упоминаемых в IV части ора-
тории. Поводом к ее созданию послужило не желание авторов изобразить Сре-
тение или Крещение Младенца, но благочестивое размышление о значении Его 
святого Имени. 

Второе из интересующих нас изменений по отношению к либретто Брокеса, 
внесенных в текст арии с хоралом из «Страстей по Иоанну», также заостряет па-
радоксальность описываемой ситуации. Если у поэта из Гамбурга склонивший 
голову Иисус просто кивает в ответ на расспросы Дочери Сиона, то в произведе-
нии Баха он «говорит безмолвно». Свое самое важное слово он произносит в тот 
момент, когда у ж е не может говорить. В «Рождественской оратории» Христос 
дает свои ответы (Верной Душе? Дочери Сиона?) в том возрасте, когда говорить 
е щ е не может. Но что же представляет собой в таком случае Его речь, и какое 
отношение она имеет к эффекту эха, заимствованному вместе со всей музыкой 
арии из кантаты BWV 213? 

Филипп Шпитта пустил ученых XX века по ложному следу, высказав мнение, 
что поэтическую модель арии «FlolSt, mein Heiland» надо искать в немецкой 
эхо-поэзии эпохи барокко21. Наиболее последовательный приверженец этой 
идеи Эрнст Кох критикует своих предшественников за недооценку значения 
эха в оратории Баха и приводит ряд интересных свидетельств о том, что в сло-
весности XVII—XVI11 веков общение с эхо уподоблялось молитве, а сам эффект 
эха — голосу свыше и даже прямому ответу Бога22. Выводы Коха, однако, не 
выдерживают критики. Исследователь предполагает, что IV частью «Рождест-
венской оратории» стала первоначально самостоятельная кантата, связанная 
по содержанию не с праздником Обрезания и наречения Имени, а с календар-
но совпадающим с ним Новым годом23. Слабость этой концепции связана еще 
и с тем, что ученый не пытается осмыслить процесс превращения арии Геракла 
с Эхо из светской кантаты в соответствующий номер IV части оратории. Автор 
игнорирует конкретные фактические данные по истории появления эхо в арии 
«Flofit, mein Heiland», и привлечение интересного контекста не может воспол-
нить этот пробел. 

И как раз в отношении арии Геракла важное наблюдение принадлежит Ре-
нате Штайгер. Исследовательница обращает внимание на то, что ответы Эха ге-
рою кантаты лишь озвучивают собственные желания Геракла и являются частью 

20 «...и наречешь Ему имя Иисус, ибо Он спасет людей Своих от грехов их» (Мф. I, 21). Как извест-
но, древнееврейское имя Иисус по традиции переводится как «спаситель», «помощник» или 
«Господь спасает». Обращение к Иисусу «мой Спаситель» («mein Heiland») в первой строке 
арии с эхо, по-видимому, воспринималось авторами «Рождественской оратории» как пере-
вод имени Христа на немецкий язык. 

21 В качестве первоисточника Шпитта приводит в своей монографии стихотворение Фридриха 
Шпее «Жених Иисус играет в лесу с эхом, или отзвуком» из собрания «Упрямый соловей, или 
Духовно-развлекательная роща» (1629); см.: Spitta Ph. Johann Sebastian Bach. Bd. 2. S. 417-418. 

22 Koch E. Trostendes Echo. S. 205-209. 
B Ibid. S. 210-211. 



Восьмое слово Христа 271 

внутреннего монолога молодого человека, принимающего самое ответственное 
решение в своей жизни24: 

Эхо этих мест, друг верный, 
От речей прелестных, сладких 
Встану ль я на ложный путь? 
Дай же свой ответ мне: нет! 
Эхо: Нет! 

Или предостереженье, 
Что дел множество сулит. 
Лучший путь укажет мне? 
Милое! Скажи же: да! 
Эхо: Да! 

Отмечая, что в конце каждого из трех разделов арии «FloBt, mein Heiland» 
(ABB') ответы «нет» и «да» звучат только у эхо-сопрано, Штайгер утверждает: 
«Здесь становится слышно, что Эхо является не только Эхом, но и реальным ви-
зави» («ein wirkliches Gegeniiber»)25. Кто же, однако, этот реальный собеседник 
вопрошающей христианской веры? В поисках «полного теологического смысла» 
арии26 Штайгер уклоняется от ответа, хотя за ответом в данном случае далеко 
ходить не надо: он располагается рядом, буквально здесь же («da»). Как верно 
отмечают Прауч и Бланкенбург, в партии второго сопрано мы слышим голос Мла-
денца Христа. 

Если мне удалось правильно определить богословский прообраз арии, то про-
ясняется и стоящая за ней житейская ситуация. Младенец Иисус учится говорить 
точно таким же способом, как это делают все люди. Сначала он просто имитирует 
звуки, издаваемые родителями, а потом начинает произносить их самостоятель-
но, вкладывая в них принятый в языке смысл. В детском лепете Иисуса нет ничего 
необычного, как нет ничего сверхъестественного в том, что умирающий человек 
бессильно склоняет голову. Однако вера помогает христианину, наблюдающему 
события из жизни Мессии, видеть в них нечто большее, чем видится во всех дру-
гих подобных случаях. Вот почему созерцание осваивающего азы речи Иисуса-
Спасителя укрепляет и обновляет веру христиан в то, что Сын Девы, научившись не 
только говорить, но чувствовать и мыслить, произнесет на Кресте семь своих ре-
чений и подтвердит их последним, решающим для судеб мира восьмым словом. 

24 Steiger R. Die Einheit des Weihnachtsoratorium von J. S. Bach (I). S. 274-275. Вероятно, однако, 
что уже Прауч заметил ситуацию нравственного выбора в арии из светской кантаты и искал ей 
аналогию среди событий детства и юности Христа. Именно этим, по всей видимости, объясня-
ется довольно странная на первый взгляд идея ученого связать содержание арии «FloRt, mein 
Heiland» с отречением Иисуса от Диавола (см. об этом выше на с. 265). 

25 Ibid. 5. 275. См. т. 59, 91 и 127. В тактах, предшествующих указанным, эхо-сопрано вторит сло-
вам и интонациям первого сопрано и гобоя. 

26 Ibid. 



Roman Nassonow 
(Moskau) 

Das achte Wort Jesu 
Uber den geistlichen Sinn der Echo-Arie „FloBt, mein Heiland" 
aus dem „Weihnachtsoratorium" von J. S. Bach 

Vielleicht ist keiner der Autoren, die die Echo-Arie Flojit, mein Heiland aus dem 
vierten Teil des Weihnachtsoratoriums von Bach zu interpretieren versuchten, ohne 
die ErwShnung des Wortes Spielerei vollig ausgekommen. „Die Echo-Arie [...] gehort 
zu den Stiicken, die der Horer der Gegenwart als barocke Spielerei empfindet" — be-
hauptet zu Beginn seines Aufsatzes Ernst Koch.1 Er verweist auf den soliden Artikel von 
Ludwig Prautzsch, in dem eine solche Schatzung in den Mund des tiefsinnigen, doch 
beschrankten Kritikers gelegt wurde2 Ignace Bossuyt, der in der Arie „a bit of Baroque 
Spielerei" feststellt, gibt in der FuRnote einen Hinweis auf die klassische Arbeit von 
Walter Blankenburg.3 Und nur der letzte der genannten Wissenschaftler informiert die 
Leser uber die wahre Quelle dieser weit verbreiteten Vorstellung, Philipp Spittas Mo-
nographic Johann Sebastian Bach.* 

Einer der Griinder der Bach-Forschung, Spitta gab eine missbilligende Schatzung 
der Arie Nr. 39 des Weihnachtsoratoriums sowie der ganzen Kantate am Feste der Be-
schneidung Christi: „Ob aber Bach einem andern als dem eigenthumlich beschaffe-
nen vierten Theile ein Stuck hatte einfiigen mogen, wie die Sopranarie ,FloRt, mein 
Heiland' mit dem doppelten Echo einer zweiten Sopranstimme und einer Oboe, darf 
man bezweifeln. Zwar hat, wenn irgend, am Weihnachtsfest die kindliche Naivetat ihr 
Recht, und es ist ruhrend zu sehen, wie der ernste, gedankenvolle Meister sich so ganz 
von dieser Festempfindung hinnehmen laRt, daR er einer solchen Spielerei in seinem 
Werke Platz gonnt".5 

Heute sind die Ungerechtigkeit und die Beschranktheit des vorliegenden Urteils 
nicht nur den Forschern, sondern auch alien denkenden Zuhorern des Oratoriums of-
fensichtlich. Aber es stellte sich heraus, dass es schwierig genug ist, den tiefen theo-
logischen Sinn der Echo-Arie zu finden und zu ergrunden. In der zweiten Halfte des 
20. Jahrhunderts haben Wissenschaftler mehrere originelle Auslegungen fiir bachsche 
„Spielerei" vorgebracht, dennoch keine ist ganz uberzeugend. Spittas Ratsel bleibt un-
gelost. 

1 Koch, Ernst: Trosrendes Echo. Zur theologischen Deutung der Echo-Arie im IV. Teil des Weih-
nachts-Oratoriums von Johann Sebastian Bach, in: Bach-Jahrbuch, Jg. 75 (1989), S. 203. 

2 Prautzsch, Ludwig: Die Echo-Arie und andere symbolische und volkstiimliche Zuge in Bachs Weih-
nachtsoratorium, in: Musik und Kirche, Jg. 38 (1968), H. 5, S. 221. 

3 Bossuyt, Ignace: Johann Sebastian Bach. Christmas Oratorio (BWV 248), transl. by S. Bull, Leuven: 
Leuven University Press, 2004, P. 132. 

4 Blankenburg, Walter: Das Weihnachts-Oratorium von Johann Sebastian Bach, 5. Aufl., Kassel [u. a.]: 
Barenreiter, 2003, S. 103. 

5 Spitta, Philipp: Johann Sebastian Bach, Bd. 2, Leipzig: Breitkopf und Hartel, 1880, S. 416. 



Das achte Wort Jesu 273 

Die groBte Bedeutung fur die Geschichte des Problems haben die Werke der drei 
Forscher, von denen zwei bereits erwahnt waren. Sie alle sehen die Echo-Arie als eines 
der wichtigsten Glieder der Gesamtkonzeption des Oratoriums an. 

1. Ludwig Prautzsch versuchte eine These Spittas uber das Vorhandensein im Ora-
torium der Spuren der weihnachtlichen Volksschauspielen und -lieder zu entwickeln.6 

Insbesondere nahm er an, viele Nummern des Oratoriums von bestimmten handeln-
den Personen (z. B. die Jungfrau Maria, die Hirte, etc.) gesungen werden. Im vierten 
Teil lassen sich nach Prautzsch solche Beziehungen zwischen Solostucken und Perso-
nen nicht finden, mit einer Ausnahme: Der zweite Sopran in der Echo-Arie mit seinen 
Antworten ja und nein ist die Stimme des Kindes Jesu.7 Die Arie hat Prautzsch selbst als 
„tiefe theologische Aussage" beschrieben und mit derTaufe von Jesus, der dem Teufel 
und seinen Werke abschwort, verbunden.8 

2. Ein radikales Herangehen charakterisiert Walter Blankenburg, der der versuch-
te, die Stimmen in alien freien poetische Stiicke des Weihnachtsoratoriums zu identi-
fizieren. So hat Blankenburg den Satz Nr. 38, Bass-Rezitativ mit dem Choral im Sopran 
(die erste Strophe des Liedes von Johann Rist Jesu, du mein liebstes Leben), der vor 
der Echo-Arie steht, mit der Reinigung der Jungfrau Maria in Verbindung gebracht; 
der Bass sei die Stimme des Greises Simeon.9 Die Arie, als eine direkte Fortsetzung 
des Satzes Nr. 38, ist ein Dialog zwischen der Glaubigen Seele und dem Kind Jesu, das 
in der Krippe liegt.10 

Nach Auffassung von Blankenburg hat die Verwendung der Echo-Arie aus BWV 213 
dem Komponisten nicht ermoglicht, die Bassstimme in diesem Satz beizubehalten und 
somit den Zuhdrern das Gesprach zwischen Simeon und Jesus darzustellen. Allerdings 
aufcerte der Wissenschaftler die Vermutung, dass der erste Sopran im Namen der Pro-
phetin Anna als eines der Urbilder der Glaubigen Seele gesungen hat.11 Fiir Blanken-
burg ist von entscheidender Bedeutung, dass die Stimme des zweiten Soprans in der 
Arie nicht das Echo, sondern die Stimme des Kindes ist. Da die jeweiligen dynamischen 
Angaben nur in der Oboenstimme ausgeschrieben sind, soli allein diese Stimme als 
Echo berucksichtigt werden.12 

3. Laut Renate Steiger wird die Einheit der sechs Teile des Weihnachtsoratoriums 
durch die standige Anwesenheit des Motivs der mystischen Hochzeit gesichert.13 Im 
Satz 38 ist es im Text von Rist durch Erwahnung Jesu als Brautigam skizziert. Im Ge-
genzug dazu wird die Echo-Arie zu einem theologischen Mittelpunkt des Werkes. Die 
Antworten ja und nein in dem Mund des Heilands bedeuten den „frohlichen Wech-
sel" — nach Luther den Austausch der Gerechtigkeit Christi, in die wie in ein Hochzeits-

6 Prautzsch, ibid., S. 223. 
7 ibid., S. 228. 
8 ibid., S. 228-229. 
9 Blankenburg, ibid., S. 102. 
10 ibid., S. 103. 
11 ibid. 
12 ibid., S. 104. 
13 Steiger, Renate: Die Einheit des Weihnachtsoratorium von J. 5. Bach (II), in: Musik und Kirche, Jg. 52 

(1982), S. 12. 



274 Roman Nassonow 

kleid sich die Seele schmuckt, gegen menschliche Siinden, die Jesus auf sich nimmt. 
Wahrend des Austauschs nimmt „Jesus meinen Tod" und gibt „mir dafur sein Leben"; 
Schrecken verwandelt „sich in Freude".14 

In diesem Zusammenhang ist es notwendig, den vollstandigen Text der Arie anzu-
fiihren15: 

FlolSt, mein Heiland, FloRt, dein Namen 
Auch Hohle Allerkleinsten Samen 
Jenes Strengen Schreckens ein? 
Nein, du sagst ja selber nein. (Nein!) 
Sollt ich nun das Sterben scheuen? 
Nein, dein sQISes Wort ist da! 
Oder sollt ich mich erfreuen? 
Ja, du Heiland sprichst Selbst ja. (Ja!) 

Alle drei Forscher leisteten einen bestimmten Beitrag zum Begreifen des geistli-
chen Sinns der Echo-Arie. Prautzsch hat als erster die Aufmerksamkeit auf die Tatsache 
gelenkt, dass die Stimme des Kindes Jesu in diesem Stuck klingt. Blankenburg hat die 
Arie als einen Dialog zwischen dem Kind Jesus und einer allegorischen Figur (vielleicht 
der Glaubige Seele) beschrieben. Steiger hat darauf hingewiesen, dass der Satz 39 mit 
der lutherischen Erlosungslehre verbunden ist. 

Dennoch kommen die Versuche von Prautzsch und Blankenburg, das genaue Ab-
bild eines der im Evangelium beschriebenen Ereignisse aus dem Leben des Kindes im 
Satz 39 zu finden, heutzutage ungeschickt vor und vertiefen das Verstandnis des Ora-
toriums nicht. Die Theorie von Steiger ist schon deshalb fraglich, weil Christus als Kind 
in ihr uberhaupt keinen Platz hat. Und aulierdem hStte Bach, wenn er wirklich den Text 
des Stucks als die Darstellung des „frohlichen Wechsels" (das heilit, der mystischen 
Hochzeit Christi und der Seele) auffasste, wahrscheinlich eine zur Vermahlung passen-
dere Musik als die Echo-Arie aus der Kantate BWV 213 verwendet. 

Um eine befriedigende Losung des Problems zu finden, sollte man einen prazise-
ren Blick auf die Texte des Satzes 39 richten. Obwohl es ublich ist, bei der Betrachtung 
des vierten Teils des Oratoriums die zentrale Position der in der Mitte des „Recitativo 
con Chorale" (Nr. 38b und 40) eingesetzten Echo-Arie zu betonen umrahmen die bei-
den Teile dieses Duetts den Satz 39 in Wirklichkeit nicht, sondern fuhren die nachsten 
Arien ein. Die Tenorarie Nr. 41 ist die Antwort auf die Fragen, die am Ende des Sat-
zes 40 gestellt werden (Ach! wie soil ich wurdiglich, / Mein Herr Jesu, preisen dich? // 
Wie riihm ich dich, wie dank ich dir? — Ich will nur dir zu Ehren leben). In ahnlicher 
Weise ergibt sich die Echo-Arie als eine direkte Antwort auf den Schluss des vorheri-
gen Duetts. 

In der oberen Schicht des Satzes 38b klingen zwei Stollen des genannten Lieds von 
Rist im Sopran (der Abgesang wird im Satz 40 erklingen): 
14 Steiger, Renate: Die Einheit des Weihnachtsoratorium von J. S. Bach (I), in: Musik und Kirche, Jg. 51 

(1981), S. 275. 
15 Hier und ferner in der russischen Version des Aufsatzes sind auch meine Ubersetzungen der Texte 

von Bachs Musik gegeben. 



Das achte Wort Jesu 275 

Jesu, du mein liebstes Leben, 
MeinerSeelen Brautigam, 
Der du dich vor mich gegeben 
Ein des bittern Kreuzes Stamm! 

Die Autoren des Oratoriums akzentuieren die Passionsmotive dadurch, dass sie das 
Lied im entsprechenden Moment unterbrechen. Zwischen dem Bild des in der Krippe 
liegenden Kinds und demjenigen des ans Kreuz geschlagenen Heilands stellt sich eine 
feste Verbindung her.16 

Die letzten Zeilen des Bassrezitativs aus demselben Satz scheinen mit dem Inhalt 
der Echo-Arie mehr in Verbindung gebracht zu werden und dabei nichts uber die Ereig-
nisse der Karwoche zu sagen: 

Mein Jesus! Wenn ich sterbe, 
So weill ich, DaB ich nicht verderbe. 
Dein Name Steht in mirgeschrieben, 
Der Hut des Todes Furcht Vertrieben. 

Allerdings ist diese Kombination — die Betrachtung des Todes Christi und die Refle-
xion iiber den eigenen Tod — zum ersten Mai in Bachs Matthaus-Passion zu sehen. Auf 
das Rezitativ: „Jesus schrie abermals mit lauter Stimme, gab den Geist auf" (Matthaus 
27, 50) — antwortet der neunte Strophe des Passionslieds von Paul Gerhardt О Haupt 
voll Blut und Wunden, ein ,,lch-Gebet" an Jesus Liber die Erlosung von dem Schrecken 
des Todes und liber das Christliche Sterben.17 

Der Schlussel zur Arie selbst ist das andere grolie oratorische Werk von J. S. Bach — 
die Johannes-Passion. Bekannterweise wurden in diesem Werk die Texte von vielen 
Dichtern oft in uberarbeiteter Form verwendet. Als Hauptquelle fiir die Entlehung der 
Ideen des poetischen Librettos hat jedoch Der fiir die Sunde der Welt gemarterte und 
sterbende Jesus von Barthold Heinrich Brockes gedient. Die Erzahlung vom Tod Jesu ge-
staltet Brockes nicht als Bericht des Evangelisten (wie es gewohnlich in der kirchlichen 
Passionen der Fall ist), sondern als die Arie der Tochter Zion (Braut Christi) mit dem 
darauffolgenden Kommentar der Glaubige Seele: 

16 Die Tradition, die Feste der Weihnachts- und Osterzyklen des liturgischen Jahres aufeinander zu be-
ziehen und gleichzusetzen, ist im Mittelalter entstanden. Insbesondere wurden die weihnachtlichen 
geistlichen Spiele („liturgische Dramen") nach dem Vorbild der osterlichen geschaffen. Wahrend der 
frohlichen Anbetung des neugeborenen Kindes betrachtete die Gemeinde die Krippe als das Urbild 
des Heiligen Grabes mit dem in Windeln („in Todesbanden") liegenden Heiland (Vgl., z. В.: Puchner, 
Walter: Studien zur Volkskunde Siidosteuropas und des mediterranen Raums, Wien [u. a.]: Bohlau, 
2009, S. 318). Es ist mir nicht bekannt, ob die Beziehung zwischen dem Bild des Kindes Jesu und 
demjenigen des gekreuzten Messias in der mittelalterlichen Tradition existierte. Vielleicht hat es 
sich in der spateren Zeit in der lutherischen Kirche entwickelt. 

17 Wenn ich einmal soil scheiden, / So scheide nicht von mir, / Wenn ich den Tod soil leiden, / So tritt 
du denn herfiir! / Wenn mir am allerbangsten / Wird um das Herze sein, / So reil? mich aus den 
Angsten / Kraft deiner Angst und Pein I 



276 Romon Nassonow 

Tochter Zion. 
Sind meiner Seelen tiefe Wunden 
Durch deine Wunden Nonne Verbunden? 
Kann ich durch deine Qual und Sterben 
nunmehr das Paradies ererben? 
Ist aller Welt Erlosung nah? 

Gliiubige Seele. 
Dies sind der Tochter Zions Fragen. 
Weil Jesus nun nicht kann 
vor Schmerzen sagen, 
so neiget er sein Haupt und winket: Ja! 

Dieser Hamburger Dichter hat seinen Beitrag zur allgemeinen christlichen Tradi-
tion, die sieben Worte Christi am Kreuz zu verehren, geleistet. In der Auffassung der 
lutherischen Kirche enthalten diese Schreie Jesu insgesamt die Lehre von der Erlos-
ung der Welt und der Menschheit. Allerdings veranlassten die Verteilung der sieben 
Worte, die sich in den verschiedenen Evangelien befinden, und die Notwendigkeit der 
Interpretation, um eine entsprechende theologische Bedeutung zu erhalten, die Su-
che nach der Quintessenz dieser Aussprikhe. Die letzte Geste Jesu, sein gesunkenes 
Haupt, war von Brockes als das letzte, achte Wort Christi dargestellt. In diesem Wort 
gab er eine positive Antwort auf die Bestrebungen, die Angst vor dem Tod zu iiberwin-
den, die kranke menschliche Natur zu heilen und das Reich Gottes zu ererben. Und 
dies ist nicht nur ein blofces Wort, sondern auch eine Tat: Der sterbende Messias rettet 
die Menschheit und bestatigt gleichzeitig die vollendete Erlosung. 

Die Johannes-Passion ist ein fur die Kirche bestimmtes Werk; es war unmoglich, 
den Bericht des Evangelisten „und er neigte das Haupt und gab seinen Geist auf" (Jo-
hannes 19, 30b; Rezitativ Nr. 31) aus dem Libretto zu streichen. Die bearbeitete Poesie 
von Brockes wurde neben der Schlussstrophe des Lieds Paul Stockmanns Jesu Leiden, 
Pein und Tod als eine der Schichten in den Text der Bassarie, des nachsten Satzes dieser 
Passion (Nr. 32) eingeschlossen:18 

Mein teurer Heiland, lass dich fragen, 
Da du nunmehr ans Kreuz geschlagen 
Und Selbst gesagt: Es ist vollbracht, 
Bin ich vom Sterben frei gemacht? 
Kann ich durch deine Pein und Sterben 
Das Himmelreich ererben? 
Ist aller Welt Erlosung da? 
Du kannst vor Schmerzen Zwar nichts sagen; 
Doch neigest du das Haupt 
Und sprichst stillschweigend: ja. 

18 In diesem Fall fiihre ich nur den Text an, der vom Bass gesungen wird, ohne die Worte des Lieds von 
Stockmann. 



Das achte Wort Jesu 277 

Mit Hilfe eines unbekannten Kompilators des Librettos hat sich die Urquelle von 
Brockes in einen Monolog umgewandelt, in dem die Zweifel des Christen an der 
Moglichkeit der Erlosung der Welt durch das Leiden und den Tod Jesu mit Hilfe 
der zahlreichen Details in der bachschen Musik hervorgehoben werden. Neben der 
„hangenden" Intonation der Frage, mit der die Arie beginnt, sollte man die Aufmerk-
samkeit auf den „koniglichen" und „triumphierenden" D-Dur-Dreiklang, die Tonika 
der Arie mit Chor Nr. 32, schenken: Diese Harmonie „leidet" immer wieder unter den 
schmerzhaften Dissonanzen. Erst ganz am Ende des Satzes lost sich die zuruckkehren-
de Intonation der Frage schnell in das ungetrQbte D-Dur auf — genau in dem Moment, 
wenn der sterbende Christus sein letztesJo spricht.19 

Ohne auf alle Anderungen in dieser Bearbeitung der Poesie von Brockes einzuge-
hen, werde ich ferner auf zwei Einzelheiten hinweisen, die meiner Meinung nach einen 
signifikanten Einfluss auf den Sinn der Arie Flofit, mein Heiland gehabt haben. 

Vor allem hat Bach oder sein Mitarbeiter, der Verfasser des Librettos, die Bedeu-
tung der Phrase „1st aller Welt Erlosung nah?" (so ist es bei Brockes) wesentlich gean-
dert. In der neuen Fassung kommt die Stunde der Erlosung nicht nahe, sondern ge-
schieht jetzt — und zwar in dem Moment („da"), wenn Jesus den Kopf geneigt hat. 
Auf solche Gedanken konnten die Autoren der Passion von dem Johannesevangeli-
um selbst mit dem letzten Wort Christi „Es ist vollbracht" (Johannes 19, 30) gebracht 
werden. In gewisser Weise ist dieser Schrei ebenfalls der Inbegriff des theologischen 
Inhalts der letzten Predigt Christi. Dieser Schrei fasst die Bedeutung der Worte des 
Heilands zusammen und verkiindet den Eintritt der gewiinschten Stunde. Es soil kein 
Zufall sein, dass das Wort in den Text der beiden Hauptarien der Johannes-Passion 
eingefiihrt wurde. AuBer in dem Satz 32 erklingt er in der Altarie (Nr. 30) gleich nach 
dem Ruf Jesu. Sozusagen hat jedoch das „achte Wort Christi" einen gewissen Vorrang 
vor dem evangelischen siebten Wort. Dank der zahlreichen weitlaufigen Fragen gelingt 
es in der Bassarie, alles, was schwacher werdender Jesus den Menschen am Kreuze zu 
vermitteln versuchte, ausfuhrlich zu erlautem. Der Eindruck der Paradoxie dessen, was 
geschieht, wird verstarkt: Die Idee der Erlosung der Menschheit wird in der Zeit der 
hochsten Schwachheit des Messias endlich bestatigt. 

Das Kind Jesus ist auch auBerst schwach und wehrlos. Trotzdem suggeriert die 
frdhliche Betrachtung des Kindes die Idee, dass man den Tod nunmehr nicht befiirch-
ten kann, denn „dein siiBes Wort ist da!". Wie in der Arie aus der Johannes-Passion 
reimt der Librettist da mit dem endgiiltigen ja. Der Grad des Paradoxes wird jedoch er-
hoht: Nicht nur der Tod am Kreuz, sondern auch die Geburt des Heilands selbst macht 
den Sieg uber das alte menschliche Grauen ganz unvermeidlich. Bereits der Name Jesu 
enthalt den Hinweis auf die kunftige Erlosung, und eben deshalb war die Namenge-
bung des Kindes so wichtig und bewegte die Autoren des Weihnachtsoratoriums dazu, 

19 Uber die musikalische Eritwicklung und die Bedeutung der Semantik der Tonarten in der Johan-
nes-Passion siehe: Nassonow, Roman: Put' Spasenija, projdennyj s I. S. Bachom (osmyslenie 
evangel'skogo teksta I/ „Strastjach po loannu"), in: Muzyka i propoved': к interpretacii nasledija 
I. S. Bacha, red.-sost. M. V. Voinova, Moskva: Moskovskaja konservatorija, 2006, S. 64-80, (Naucnye 
trudy Moskovskoj gosudarstvennoj konservatorii imeni P. I. Cajkovskogo, Sb. 56). 



278 Roman Nassoriow 

die Anspielung auf die Bilder der Passion Christi zu geben.20 Prautzsch und Blankenburg 
suchten vergeblich nach „dem tiefen theologischen Sinn" der Arie abseits von den im 
vierten Teil des Oratoriums dargestellten Ereignissen. Nicht der Wunsch der Autoren, 
die Reinigung der Jungfrau Maria oder die Taufe des Kindes zu schildern, sondern ihre 
fromme Meditation uber die Bedeutung seines heiligen Namen hat den Anlass zur Er-
schaffung dieser Kantate gegeben. 

Die zweite Anderung in Bezug auf das Libretto von Brockes, die von Autoren der 
Johannes-Passion im Text der Arie Nr. 32 vorgenommen wurde, scharft das Paradox 
der beschriebenen Situation ebenfalls. Wenn Jesus laut dem Dichter aus Hamburg 
den Kopf neigt und, anstatt auf die Befragung der Tochter Zions zu antworten, winkt, 
spricht der Heiland im Werke von Bach „stillschweigend". Sein wichtigstes Wort spricht 
er gerade damals aus, wenn er s c h o n nicht sprechen kann. Im Weihnachtsorato-
rium gibt Christus seine Antworten (der Glaubige Seele? der Tochter Zion?) in jener 
Zeit, wenn er n o c h nicht sprechen kann. Aber was stellt seine Rede dar, und welche 
Beziehung hat sie zu Erwiderungen des Echos, das mit der gesamten Musik der Arie 
BWV 213/5 iibernommen wurde? 

Philipp Spitta hat die Wissenschaftler des 20. Jahrhunderts auf eine falsche Fahrte 
gelockt, als er geaulSert hatte, dass man ein poetisches Modell der Arie Flofet, mein Hei-
land in der deutschen Echo-Dichtung des Barock finden soli.21 Die konsequenteste Ver-
fechter dieser Idee Ernst Koch kritisiert seine Vorganger wegen der Unterschatzung des 
Wertes des Echos in dem Oratorium Bachs und bringt einige interessante Hinweise, dass 
in der Literatur des 17. und 18. Jahrhunderts der Dialog mit Echo mit dem Gebet und die 
Erwiderung des Echos mit der Stimme von oben und sogar mit einer direkten Antwort 
Gottes verglichen wurden.22 Die Schlussfolgerungen Kochs sind jedoch nicht stichhaltig. 
Der Forscher vermutet, dass aus dem vierten Teil des Weihnachtsoratoriums ursprung-
lich eine unabhangige Kantate wurde, die sich inhaltlich nicht auf das Fest der Beschnei-
dung Christi, sondern auf das ihm identische Neujahrsfest bezog.23 Die Schwache dieses 
Konzepts wird bereits durch die Tatsache vorbestimmt, dass der Wissenschaftler nicht 
versucht, den Prozess der Umwandlung der Arie des Hercules mit Echo in den entspre-
chenden Satz des Oratoriums zu verfolgen und zu begreifen. Ohne Riicksicht auf diese 
Quelle sind jedoch alle Uberlegungen zum Echo in der Arie Flojit, mein Heiland unver-
bindlich, und ein interessanter Kontext ist nicht mehr in der Lage, die Situation zu retten. 

Und gerade in Bezug auf die Arie des Hercules fuhrt Renate Steiger eine wichtige 
Beobachtung an. Die Forscherin betrachtet die Antworten des Echos dem Helden der 

20 „Und sie wird einen Sohn gebaren, des Namen sollst du Jesus heiften; denn er wird sein Volk selig 
machen von ihren Sunden" (Mt 1, 21). Bekanntlich wird der hebraische Name Jesus traditionell 
als „Retter", „Heifer" oder „der Herr rettet" ubersetzt. Der Aufruf an Jesus „mein Heiland" in der 
ersten Zeile der Echo-Arie scheint von den Autoren des Weihnachtsoratoriums als Ubersetzung des 
Namens Christi ins Deutsche wahrgenommen worden zu sein. 

21 Als Quelle fuhrt Spitta das Gedicht von Friedrich Spee spielet die Oespons Jesu im Wald mit einer 
Echo oder Widerschall aus der Sammlung Trutz-Nachtigall Oder Geistlichs-Poetisch Lust-Waldlein 
(1629) an. Vgl. Spitta, ibid., S. 417-418. 

22 Koch, ibid., S. 205-209. 
23 ibid., S. 210-211. 



Das achte Wort Jesu 279 

Kantate als den Ausdruck seiner eigenen Wunsche und weist darauf hin, dass sie ein 
Teil des inneren Monologs eines jungen Mannes sind, der die wichtigste Entscheidung 
seines Lebens treffen muss:24 

Treues Echo dieser Orten, 
Sollt ich bei den Schmeichelworten 
SiiUer Leitung irrig sein? 
Gib mir deine Antwort: Nein! 
Echo: Nein! 

Oder sollte das ermahnen, 
Das so Mancher Arbeit nah, 
Mir die Wege besser bahnen? 
Ach! so sage lieber: Ja! 
Echo: Ja! 

Da am Ende jeder der drei Abschnitte der Arie Flofit, mein Heiland (ABB') die Ant-
worten nein und ja nur zum Echo-Sopran gehort werden, behauptet Steiger: „Es ist 
schon gehort, dal? Echo ist nicht nur ein Echo, aber ein wirkliches Gegeniiber".25 Wer 
ist aber dieser wirkliche Gesprachspartner des fragenden christlichen Glaubens? Auf 
der Suche nach „dem vollen theologischen Sinn"26 der Arie und des ganzen Oratoriums 
enthalt sich Steiger einer Antwort, dennoch ist die Antwort in diesem Fall nicht weit zu 
suchen: Sie liegt in der Nahe, buchstSblich hier („da"). Nach richtiger Meinungen von 
Prautzsch und Blankenburg horen wir im zweiten Sopran die Stimme des Kindes Jesu. 

Wenn ich das theologische Urbild der Arie richtig zu identifizieren vermocht habe, 
so klart sich auch die dahinter stehende Alltagssituation auf. Das Kind Jesus lernt auf 
die gleiche Weise sprechen, wie es alle tun. Zuerst ahmt er einfach die Klange seiner 
Eltern nach und beginnt dann, die Worter sinngemafc selbststandig zu artikulieren. Es 
ist nichts Besonderes im kindischen Lallen Jesu, ebenso wie es nichts AufSergewohnli-
ches in der Tatsache gibt, dass ein sterbender Mann ohnmachtig den Kopf neigt. Aber 
der Glaube hilft dem Christen die Ereignisse im Leben des Messias so zu beobachten, 
dass er in ihnen etwas mehr sieht, als man in alien anderen ahnlichen Fallen sehen 
kann. Und gerade deshalb starkt und erneuert die Meditation iiber Jesus-Heiland, der 
die Grundlagen der Sprache beherrscht, den Glauben der Christen an das grolSe Wun-
der: Der Sohn der Jungfrau wird nicht nur sprechen, sondern auch lernen fiihlen und 
denken, am Kreuz sieben Worte sagen und mit seinem letzten, fiir das Schicksal der 
Welt entscheidende „achten Wort" alles Gesagte bestatigen. 

Ubersetzt von Roman Nassonow 
in der Fassung von Olga Gero 

24 Steiger 1981, ibid., S. 274-275. 
25 ibid., S. 275. T. 59; 91; 127. In den vorangehenden Takten wiederholt der Echo-Sopran die Worte 

und die Motive des ersten Soprans und der Oboe. 
26 ibid. 


	И. С. Бах и музыкальная практика немецкого барокко.pdf
	Содержание
	Предисловие
	Список сокращений
	Петер Вольни. «Прекрасные итальянские музыкальные вещицы на немецкой земле». О том, как сочиняли музыку после Тридцатилетней войны
	DEUTSCH
	Ольга Гepo. Остинатные и ритурнельные формы в «Laudate pueri Dominum» на примере произведений из Дюбеновской коллекции
	DEUTSCH
	Анастасия Мальцева. Музыкально-экзегетический подход в контексте музыкальной риторики немецкого барокко
	DEUTSCH
	Андреас Глёкнер. «...Великий музыкант, а не школьный учитель...» Заметки на тему: Иоганн Себастьян Бах — кантор, капельмейстер, музыкальный директор
	DEUTSCH
	Кристоф Вольф. Как звучала «музыка прежнего рода»? И. С. Бах и проблемы исполнительской практики
	DEUTSCH
	Андреас Гпёкнер. Утраченная со времен окончания войны. О судьбе старой нотной библиотеки школы Св. Фомы в Лейпциге
	DEUTSCH
	Питер Дирксен. И. С. Бах и традиция хоральной партиты
	DEUTSCH
	Питер Дирксен. Кантата «Erfreute Zeit im neuen Bunde» BWV 83 и роль скрипки в кантатах первого лейпцигского годового цикла И. С. Баха
	1
	2
	3

	DEUTSCH
	Олеся Янченко. «Selig ist der Mann» BWV 57 И. С. Баха как духовный диалог высшего порядка
	DEUTSCH
	Роман Насонов. Восьмое слово Христа. О духовном смысле арии с эхо «Flosst, mein Heiland» из «Рождественской оратории» Баха
	DEUTSCH
	Елена Вязкова. К вопросу о типологии рукописей и о творческом процессе И. С. Баха
	DEUTSCH
	Александр Меркулов. Каденция солиста в XVIII — начале XIX века: мифы и реальность
	DEUTSCH
	Кристоф Вольф. Моцарт и Бах
	1. Зальцбург
	2. Вена
	3. Поездка в Лейпциг

	DEUTSCH
	Авторы
	DEUTSCH


