
124

Р. А. Насонов

«ОДА  ПИНДАРА»  АФАНАСИЯ  КИРХЕРА:

НАУЧНАЯ  ДОСТОВЕРНОСТЬ

И  ИСТОРИЧЕСКОЕ  СОЗНАНИЕ

16 августа 1968 года я приобрел книгу под названием «За�
писки отца Адсона из Мелька», переведенные на французский язык
по изданию отца Ж. Мабийона (Париж, типография Лассурс�
кого аббатства, 1842). Автором перевода значился некий аббат
Валле. В довольно бедном историческом комментарии сообща�
лось, что переводчик дословно следовал изданию рукописи XIV в.,
разысканной в библиотеке Мелькского монастыря знаменитым
ученым семнадцатого столетия, столь много сделавшим для ис�
ториографии ордена бенедиктинцев. Так найденный в Праге (вы�
ходит, уже в третий раз) раритет спас меня от тоски в чужой
стране, где я дожидался той, что была мне дорога. Через несколь�
ко дней бедный город был занят советскими войсками […].

Если бы не новая случайность, я, несомненно, так и не сошел
бы с мертвой точки. Но слава Богу, как�то в 1970�м году в Буэ�
нос�Айресе, роясь на прилавке мелкого букиниста на улице Кор�
рьентес, я наткнулся на испанский перевод брошюры Мило Те�
мешвара «Об использовании зеркал в шахматах»[…]. И в этой
брошюре я совершенно неожиданно обнаружил обширные выдер�
жки из рукописи Адсона Мелькского, хотя должен отметить,
что в качестве источника Темешвар указывал не аббата Валле
и не отца Мабийона, а отца Атанасия Кирхера (какую именно
его книгу — не уточнялось). Один ученый (не вижу необходимос�
ти приводить здесь его имя) давал мне голову на отсечение, что
ни в каком своем труде (а содержание всех трудов Кирхера он
цитировал на память) великий иезуит ни единого раза не упоми�
нает Адсона Мелькского […].

В итоге, налицо полная непроясненность. Неизвестно даже,
чем мотивирован мой собственный смелый шаг — призыв к чи�
тателю поверить в реальность записок Адсона Мелькского. Ско�
рее всего, странности любви. А может быть, попытка избавить�
ся от ряда навязчивых идей.

Умберто Эко. «Имя розы». Разумеется, рукопись

Древнегреческая культура оставила нам лишь ничтожное коли�
чество нотных текстов — всего около двух десятков. И потому каж�
дый из них имеет огромную ценность. Но даже среди этих уникаль�



125

ных источников фрагмент первой пифийской оды Пиндара «Золо�
тая лира» занимает особое место; он считается наиболее древним
из них.

Значение этого фрагмента для истории древнегреческого му�
зыкального искусства подчеркивал и Р. И. Грубер, музыкально�ис�
торические труды которого (подлинная энциклопедия истории
музыки!) написаны на самом высоком научном уровне своего вре�
мени. Так, во «Всеобщей истории музыки» Роман Ильич пишет:
«Древнейшей записью считается начало пифийской оды Пинда�
ра. Она датируется V веком до н. э. и обнаруживает архаические
черты [...]». Далее Р. И. Грубер приводит бóльшую часть музыки к
оде1. Т. Н. Ливанова также характеризует оду как уникальный па�
мятник музыки — наиболее древний образец античной мелоди�
ки. Она использует музыку оды в качестве первого нотного при�
мера своего учебника2.

* * *

Признавая оду Пиндара первым в истории музыкального искус�
ства письменным текстом, исследователи долгое время стремились
получить доказательства подлинности этого фрагмента, опублико�
ванного в 1650 году в Риме ученым иезуитом Афанасием Кирхером в
его известном трактате «Универсальная музургия».

Между тем, история этого отрывка весьма запутана и носит по�
рой детективный характер. Сам Кирхер приводит отрывок оды в
первой части седьмой книги своего трактата — в ее IV пункте, на�
звание которого гласит: «Какими знаками пользовались древние
музыканты в записи мелотесий?» (этот вопрос обсуждается на 540–
542 страницах первого тома «Музургии»). Здесь он впервые публи�
кует таблицу знаков греческой вокальной и инструментальной но�
тации по трактату Алипия, причем, делает это в контексте разво�
рачивающегося в этом разделе «Музургии» спора о первенстве меж�
ду древней и «новой» музыкой. За публикацией алипиевых таблиц
следует такой текст: «И показав знаки [нотации] древних греков,
не остается более ничего, кроме как показать в этом месте и некий

1 Грубер Р. И. Всеобщая история музыки. М., 1960. С. 97.
2 Ливанова Т. Н. История западноевропейской музыки до 1789 года. Т. 1.

М., 1983. С. 9.

Р. А. Насонов.«Ода Пиндара» Афанасия Кирхера



126

образец древней музыки. И особенно [это необходимо потому, что],
насколько мне известно, никто его до сих пор не представил, и была
бы эта вещь равно неизвестной, как и желаннейшей. Ведь отсюда
стало бы ясно, что за метод и способ делания композиций был в
ходу у древних»3.

Далее Кирхер пишет: «В этом образце обрати внимание на два
хора, первый [из которых] — вокальный, где шествующий впереди
голос оглашает напев согласно знакам, надписанным над отдель�
ными нотами. За ним следует второй хор, который есть не что иное
как Кифаред или Авлет, антистрофирующий первому; и он пред�
ставляет вторую строфу, как проясняется на расположенном ниже
примере. И нашел я этот образец музыки [...] в той прославленней�
шей по всей Сицилии библиотеке монастыря св. Сальватора близ
порта Мессины в древнейшем отрывке Пиндара, снабженном зна�
ками музыкальной нотации древних греков. И эти ноты, или му�
зыкальные знаки, — то же самое, что и те, которые показывает Али�
пий в лидийском тоне. Слова пиндаровской оды сопровождаются
музыкальными знаками, использовавшимися у древних; ритм же
задавали не ноты, а долгота слогов»4. Далее на странице 541 приво�
дится сам отрывок в его первоначальном варианте, как он был об�
наружен Кирхером, и его латинский перевод:

Р. А. Насонов.«Ода Пиндара» Афанасия Кирхера

3 Kircher A. Musurgia universalis. Roma, 1650. P. 541.
4 Ibid. P. 541.



127

На следующей же странице дается расшифровка знаков гречес�
кой нотации (вокальной в первой строфе и инструментальной —
во второй), их транскрипция в ту систему нотной записи, что при�
вычна Кирхеру и нам5.

«И из одного этого примера, — заключает Кирхер, — без труда
может стать очевидным все прочее. И, таким образом, с помощью
этого старинного образца мы передали способ, принятый у древних
как в пении, так и в игре на инструментах. И отсюда для всякого,
умудренного в музыке может легко проясниться, что следует думать
о музыке древних»6.

Вот и все, что известно нам об оде Пиндара «Золотая лира» (или,
точнее, «Золотая форминга»). На первый взгляд, все сказанное
Кирхером вполне реалистично, и нет оснований подвергать его
находку сомнению. Но это только на первый взгляд. Сомнения в
подлинности приведенного фрагмента возникли довольно давно —
еще в конце XIX – начале ХХ веков. Правда, поначалу это были
скрытые, имплицитные сомнения — не хватало материала для ши�
рокой научной дискуссии. Но уже авторы публикаций фрагментов
древнегреческого музыкального искусства и музыкально�теорети�
ческих трактатов этого времени по�разному решали вопрос о пуб�
ликации «Золотой лиры». Так, Курт Закс включает оду в свою «Му�
зыку древности»7; между тем, ода отсутствует в изданном К. Яном
собрании «Musici scriptores Græci» и в издании Т. Райнака «Древ�
негреческая музыка»8.

Р. А. Насонов.«Ода Пиндара» Афанасия Кирхера

5 Приводим данный фрагмент оды в переводе на русский язык М.Л. Гаспа�
рова:

Золотая лира,
Единоправная доля
Аполлона и синекудрых Муз!
Тебе вторит пляска, начало блеска,
Знаку твоему покорны певцы,
Когда, встрепенувшись, поведешь ты замах
                                                 к начинанию хора;
Ты угашаешь
молниеносное жало вечного огня […]

(цит. по: Пиндар. Вакхилид. Оды. Фрагменты. М., 1980. С. 58)
6 Ibid. P. 542.
7 Sachs K. Musik des Altertums. Lpz., 1924.
8 Jan C. Musici scriptores Græci. Lpz., 1895; Reinach T. La musique greсque.  1926.



128

Основанием для сомнений послужило уже то обстоятельство,
что «Музургия» Кирхера является единственным источником на�
ших знаний об оде. Кирхер был единственным, кто видел этот
«древнейший фрагмент» и упоминает о нем. Самого фрагмента не
сохранилось; не известны и какие�либо другие списки оды. Аббат�
ство, в библиотеке которого Кирхер нашел отрывок Пиндара, было
вскоре закрыто и ее фонды перешли в хранилище Мессинского
университета. Непонятно, и что именно за фрагмент нашел Кир�
хер. Очевидно, что это не музыкально�теоретический трактат, иначе
бы Кирхер так и сказал об этом, да и не в традиции древнегречес�
кой музыкальной теории было приводить в качестве примеров от�
рывки из реальной практики. Если же это были отдельные листы,
то непонятно, как и зачем они попали в монастырскую библиоте�
ку, музыкальная часть которой ограничивалась, как и в большин�
стве подобных случаев, церковной музыкой, имеющей практичес�
кое значение. Неясно также, куда исчез потом этот фрагмент, и
вообще удивительно, что столь ценная находка так легко затеря�
лась, особенно учитывая страсть Кирхера к собиранию всяческого
рода раритетов — напомним, что он считается создателем первого
в мире музея. Подозрительно также, что местом обнаружения на�
ходки называется отдаленное сицилийское аббатство, а не храни�
лища книг Ватикана или Римской коллегии, которые служили для
Кирхера основным источником его учености, и где легко было бы
проверить подлинность фрагмента и сам факт его существования.
Поездка на Сицилию была к тому же единственным путешествием
Кирхера за долгие годы его пребывания в Риме9.

Все эти обстоятельства могли служить поводом для подозрений,
но еще никак не доказательством кирхеровской фальсификации ис�

9 Данное обстоятельство хотелось бы подчеркнуть особо, ибо нередко уп�
рекаемый в вольном обращении с фактами А. Кирхер сам является персона�
жем многочисленных легенд. Так, согласно одной из них, Кирхер был вели�
ким путешественником, добравшимся в своих странствиях по свету даже до
Китая, которому и посвятил один из своих трактатов. Это неправда. На са�
мом деле, в Китае Кирхер никогда не был, а свой трактат о Китае написал,
сидючи в Риме и слушая рассказы приезжих миссионеров. Тем не менее, ле�
генда благополучно дожила до наших дней; последний раз мы обнаруживаем
ее на страницах рекомендованного Министерством культуры для студентов�
музыковедов учебного пособия: Друскин М. Зарубежная музыкальная исто�
риография. М., 1994. С. 9.

Р. А. Насонов.«Ода Пиндара» Афанасия Кирхера



129

точника. И лишь в 30�е годы XX века выяснились некоторые детали,
позволяющие доказать факт такой фальсификации. Дискуссия о
подлинности оды Пиндара была открыта статьей французского ис�
следователя А. Рома «Происхождение мнимой мелодии Пиндара»10.
Ромом были намечены все основные пункты аргументации, ставшие
в дальнейшем предметом дискуссии. Основная заслуга Рома — то,
что он указал источник, из которого Кирхер взял словесный текст
фрагмента оды. Это публикация была осуществлена в 1616 году Эраз�
мом Шмидом. Ее отличительный признак состоит в том, что вместо
традиционного προοιµíων (Шмид напечатал τòν φρωιµéον; и то, и дру�
гое слово означает «вступление», «прелюдия», «гимн в честь бога»,
однако представленный у Шмида вариант относится к позднему по�
этическому языку; артикль же потребовался для компенсации уте�
рянного слога — в результате замены оно стало на один слог короче.
Поскольку при этом и латинский перевод, опубликованный Кирхе�
ром, совпадает с переводом Шмида, то источник слов оды можно
считать установленным.

Впрочем, установив тот факт, что Кирхер дает текст не по най�
денному им источнику, мы еще не доказали тем самым фальсифика�
ции и нотного текста. Обсуждению истории с «Золотой лирой» в 30�е
годы сопутствовала ожесточенная полемика. Главным оппонентом
Рома выступил немецкий ученый П. Фридлендер, указавший, в час�
тности, на то, что, не будучи знатоком древнегреческого языка, Кир�
хер мог обратиться к авторитетному филологическому источнику11.
Поэтому доказательство неаутентичности фрагмента требует допол�
нительных аргументов. И такие аргументы имеются.

Во�первых, сравнение приведенных Ромом факсимиле соответ�
ствующих страниц Кирхера и Шмида показывает, что фрагмент оды
Пиндара завершается в«Музургии» кадансом на том самом месте,
где у Шмида заканчивается страница. Причем, хотя в этом месте у
Пиндара и заканчивается ритмический колон, смысловой цезуры
здесь не возникает, и продолжение следует на следующей строке и,
соответственно, следующей странице у Шмида. В этом, как и в дру�

10 Rome A. L’origine de la prétendue mélodie de Pindare // Les Etudes Classiques.
№ 1. 1932; см. также: Rome A. Pindare ou Kircher? // Les Etudes Classiques. № 4.
1935.

11 Friedländer P. Die Melodie zu Pindars erstem pythischen Gedicht // Sächsische
Akademie der Wissenschaften, philologisch�historische Klasse. Bd. 86. H. 4. Lpz., 1934.

Р. А. Насонов.«Ода Пиндара» Афанасия Кирхера



130

гих пунктах доводы pro и contra суммируются английским исследо�
вателем Дж. Ф. Маунтфордом, чья статья «Музыка “Золотой лиры”
Пиндара», опубликованная в чикагском журнале «Классическая
филология» в 1936 году, подводит итог дискуссии, выделяясь взве�
шенным подходом к аргументам обеих сторон12. Маунтфорд допус�
кает возможность расстановки Пиндаром кадансов согласно метри�
ческой структуре оды, как и возможность простого совпадения — на
том месте, где у Шмида кончилась страница, у Кирхера завершился
фрагмент, или он просто отсек часть найденного отрывка, решив,
что опубликовал достаточно. Но гораздо более естественным выгля�
дит предположение, что, не будучи знатоком языка, Кирхер в своей
фальсификации ограничился тем отрывком, который располагался
у Шмида до переворота, не затруднившись перевернуть страницу (!).

Во�вторых, обращает на себя внимание, что первые 4 строки по
Шмиду даются Кирхером в вокальной, а 4 последующих — в инст�
рументальной нотации. В сохранившихся фрагментах древнегречес�
кой музыки такого смешения двух видов нотации более не встреча�
ется. Использующиеся же в отрывке из еврипидовской «Орестеи»
знаки инструментальной нотации не относятся к словам текста. Ко�
нечно, как известно, «в Греции все есть», однако приведенный Кир�
хером фрагмент, если можно так выразиться, уж слишком хорош. «Нам
более не остается ничего, как и образец некий показать», — говорит
Кирхер и, словно фокусник из кармана, достает сенсационную на�
ходку, которая к тому же иллюстрирует оба приводимых им вида гре�
ческой нотации, да еще и в равной пропорции: 4 строки к 4�м.

В�третьих, Кирхер снабжает слово α
,
γλαï

 
αζ лишь тремя знаками

греческой нотации вместо четырех и, соответственно, тремя нотами
в транскрипции, следуя, по�видимому, распространенному в его вре�
мя произношению («аглайас»), что нарушает метр стиха. При этом
Кирхер не имеет в виду, что отсутствие знака при слоге означает по�
вторение предыдущего звука, как это имеет место в опубликован�
ном Яном «Дельфийском гимне»; в других случаях повторяющиеся
звуки у него выписываются. Поэтому единственным аргументом в
защиту подлинности оды может служить предположение об описке
в самом найденном Кирхером фрагменте.

12 Mountford J. F. The Music of Pindar’s «Golden Lyre» // Classical Philology.
№ 31. 1936.

Р. А. Насонов.«Ода Пиндара» Афанасия Кирхера



131

В�четвертых, как показывает известный немецкий музыковед
Й. Мюллер�Блаттау в статье, написанной им в соавторстве с фило�
логом Маасом, стилистически мелодия оды напоминает музыку
эпохи Кирхера. Называются, в частности, распространенные в это
время в Германии (откуда Кирхер был родом) архаизирующие об�
работки од Горация, проводятся параллели с помещенными в «Му�
зургии» наиболее простыми образцами современной Кирхеру му�
зыки13. В свою очередь, А. Ром указывал в качестве прообраза кир�
херовой оды григорианскую мелодику (что представляется нам,
однако, несколько сомнительным). Как отмечалось в ходе дискус�
сии, из�за простоты сравниваемых образцов и краткости кирхеров�
ского фрагмента всякие параллели выглядят достаточно условно и
не служат доказательством авторства Кирхера, а лишь допускают
возможность сочинения им музыки подобного рода. Вместе с тем,
попытки Фридлендера строить аргументацию аутентичности исходя
из самого нотного текста (а что еще оставалось делать, если доку�
менты свидетельствовали против?) также не имели успеха. Фрид�
лендер усматривал в тексте такие элементы композиторского офор�
мления, которые должны были указать на авторство самого Пин�
дара. Так, он утверждает, что музыке оды свойственно в целом нис�
ходящее движение, а восходящие линии призваны подчеркнуть
наиболее важные по смыслу слова.

Это выглядит явной натяжкой: даже в рамках приведенного у
Кирхера фрагмента текста Пиндара трудно строго обосновать, по�
чему подчеркиваются именно эти слова, а не иные, не говоря уже о
том, чтобы обосновать выбор слов, приходящихся на те же самые
музыкальные фигуры в других, не приведенных строфах. При этом
не подтверждается и исключительно нисходящая направленность
мелодики.

В совокупности с рядом других мелких обстоятельств все назван�
ное позволяет утверждать: подлинность фрагмента может быть при�
знана лишь при допущении целого набора совпадений, что весьма
маловероятно. Факт фальсификации почти, на 99% доказан. Более
того, выясняется, что подобное же пренебрежение нормами научной
достоверности встречается у Кирхера и в других случаях (в частности,
в работах по египтологии и расшифровках иероглифов). Все это зас�

Р. А. Насонов.«Ода Пиндара» Афанасия Кирхера

13 Müller�Blattau J., Maas P. Kircher und Pindar // Hermes, 70. 1935.



132

тавляло предъявить Кирхеру и моральный счет. В ходе дискуссии 30�х
годов ему нередко адресовались эпитеты вроде «шарлатан», а статья
Маунтфорда не без оттенка иронии строится как судебный процесс
над обвиняемым в подлоге Кирхером, где соревнуются две стороны —
защиты и обвинения. Можно понять гнев ученого общества: столько
веков этот негодяй водил всех за нос! Между тем, сегодня, когда ра�
зоблачения «шарлатана» Кирхера уже не вызывают такой энтузиазм,
как в 30�е годы прошлого столетия, настала пора осмыслить значение
кирхеровской фальсификации для музыкальной историографии, что
ставит перед нами проблемы уже иного порядка.

Прежде всего, следует подчеркнуть, что нельзя рассматривать оду
Пиндара Афанасия Кирхера вне связи с характером кирхеровской
историографии. Лишь в ее контексте можно понять, зачем Кирхеру
было нужно делать то, что сегодня выглядит подлогом, или фальси�
фикацией. Подчеркну еще раз: именно понять, а не выносит поспеш�
ных приговоров, как будто Кирхер является нашим современником
и может подлежать суду согласно нашим моральным нормам.

И если мы хотим подойти к делу с такой точки зрения, то опре�
деляющими для нас становятся два момента. Во�первых, характер�
ной чертой трактата Кирхера является сочетание умозрительно�те�
оретического взгляда на музыку, свойственного традиции musica
theorica, с живым интересом к музыкальной практике, и прежде все�
го — к искусству письменной композиции. При этом Кирхер не про�
сто излагает правила сочинения, но и стремится дать максимальное
количество нотных образцов. В итоге, при освещении ряда важней�
ших проблем музыкальной композиции (например, в том разделе,
где речь идет о многообразии современных Кирхеру музыкальных
стилей) эмпирическое описание и нотные иллюстрации перевеши�
вают по своей ценности теоретическое осмысление приведенного
материала.

Видение музыкальной практики сквозь призму нотного текста
составляет и одну из важнейших особенностей кирхеровской музы�
кальной историографии. Такое видение не является общим местом
ни для эпохи Кирхера, ни для последующих времен и не разумеется
само собой. Сошлюсь здесь на опубликованный в 1614–1615 годах
первый том знаменитого трактата Михаэля Преториуса «Syntagma
musica». Не столь известный, как два последующих тома (что явно
незаслуженно), он представляет собой огромнейший труд по музы�

Р. А. Насонов.«Ода Пиндара» Афанасия Кирхера



133

кальной истории, прежде всего — библейской и античной. Основ�
ное внимание автора уделяется вопросам музыкальных жанров, опи�
санию музыкальных инструментов, социальных институтов функ�
ционирования музыки. Вопрос об особенностях музыкальной ком�
позиции в нем не стоит, и Преториус обходится на всем протяжении
своего текста без единой ноты.

Иное дело Кирхер. Не упуская из вида тех вопросов, которым
посвящен труд Преториуса, он обращает внимание прежде всего на
историю письменной музыкальной композиции — той традиции,
которая представлена в окружавшей его музыкальной практике.
Наряду с Пифагором, среди главных изобретателей музыки у него
находятся Гвидо Аретинский и Иоанн де Мурис, изобретшие, по его
мнению, способы фиксации, соответственно, высоты и длительно�
сти звука. Вопросы нотации занимают в его историографии одно из
главных мест в неразрывной связи с описанием правил сочинения
нотного текста. Примечательно поэтому, что выдуманная Кирхером
музыка оды Пиндара помещается в разделе, посвященном древне�
греческой нотации и призвана проиллюстрировать публикуемые
Кирхером таблицы из трактата Алипия. Более того, только благода�
ря этому образцу «умудренный в музыке» читатель может до конца
уяснить себе все, что, по мнению Кирхера, следует думать о музыке
древних греков. Для того, чтобы фальсифицировать древнегречес�
кий музыкальный текст, надо было иметь уверенность, что это вооб�
ще возможно и нужно, что греческая музыка, подобно современной
Кирхеру, состояла из записанных произведений и что ее суть лучше
всего можно пояснить, приведя текст одного из них.

Cочиняя за Пиндара музыку к его оде, Кирхер не морочит голо�
ву своим современникам и потомкам, а делает важное и ответ�
ственное дело — включает в русло с о б с т в е н н о й  м у з ы к а л ь �
н о й  т р а д и ц и и  — искусства композиции, или о п у с н о й  м у �
з ы к и, — древнегреческую музыкальную (а точнее, мусическую)
практику, осмысляет древнюю мелопею в духе современной ему
«поэтической музыки» (musica poetica), или, пользуясь термино�
логией самого Кирхера, «мелотесии».

Отсюда становится ясен и психологический подтекст действий
Кирхера, те мотивы его «преступления», в которые не особенно
вдавались ученые�«судьи» 30�х годов. Если квалифицировать поступок
Кирхера как подлог, то подлог этот не был злонамеренным. Конечно,

Р. А. Насонов.«Ода Пиндара» Афанасия Кирхера



134

ему не были чужды соображения славы — любой ученый этого времени
воспринимал свою деятельность не как вращение винтика в чудовищ�
но огромной машине научного исследования, но как сугубо индивиду�
альное занятие, способное обессмертить его имя. Но главное не в этом.
Кирхеру были известны знаки греческой нотации, он был осведомлен
в области древнегреческой музыкальной теории, в частности, имел пред�
ставление о греческих ладах, о метрической организации древнегречес�
кого стиха, по многочисленным описаниям он составил совершенно
определенное мнение о том, как должна была звучать музыка древних
греков — одним словом, Кирхер был полностью уверен в том, что знает
эту музыку — достаточно подробно и точно. Настолько подробно и точ�
но, что может даже восстановить ее конкретный облик, подобно тому,
как мы бы могли попробовать восстановить облик классической музы�
ки по учебникам музыкальной формы и историческим документам в
том случае, если бы вся эта музыка неким странным образом куда�ни�
будь испарилась. По сравнению с нами, прошедшими «школу историз�
ма», Кирхер выглядит наивным. Мы бы не стали сочинять за Бетховена
его симфонию, если бы таковая пропала.

Но это наши порядки и обычаи. Кирхером же двигала заботы о
пытливом (буквально — «курьезном») читателе. Ведь если сам поли�
гистор Кирхер имел совершенное представление о музыке древних
греков, то ему, читателю, требовался все же наглядный образец, что�
бы самому ясно понять, чту же следует думать о древнегреческой му�
зыке. Так почему же было не дать такого, «желаннейшего» образца?

Сказанное проясняет многое, но не все. Остается вопрос: почему
Кирхер ищет музыкальные произведения у древних греков и не дела�
ет того же самого по отношению к древним евреям, египтянам и лю�
дям, жившим до всемирного потопа, музыка которых также вызывает
его историографический интерес? И здесь надо отметить вторую осо�
бенность историографии Кирхера. Важной частью его осмысления
современной музыки является понятие musica pathetica — «патетичес�
кая музыка», призванная оказывать на человека психофизиологичес�
кое воздействие. В рамках кирхеровской традиции это понимание
музыки было новацией. Поскольку аффект возводился в ранг универ�
сального принципа музыкальной практики, то такая его роль должна
была получить как теоретическое, так и историческое обоснование.
Поскольку же средневековая ars musica видела своим началом теоре�
тический опыт Пифагора, то естественным было желание поместить

Р. А. Насонов.«Ода Пиндара» Афанасия Кирхера



135

рядом с ним какого�нибудь практика — вроде Пиндара. Разоблачая
мелкий подлог Кирхера, исследователи проходят мимо подлога круп�
ного, просто гигантских размеров — Кирхер сфальсифицировал му�
зыку к оде не потому, что был не в ладах с нормами морали и научной
этики, но потому, что изменения в современной ему музыкальной
практике, связанные с главенством принципа аффектности, потре�
бовали фальсификации всего образа музыкальной истории для оправ�
дания нового облика музыкальной практики.

Думается, однако, что само слово «фальсификация» является
здесь не вполне соответствующим сути дела. Скорее, речь идет о пе�
реосмыслении, или мифологизации, но никак не о преступном и зло�
намеренном деянии. И, если воспользоваться распространенным у
современных историков представлением о неравномерности проте�
кания времени в разных пластах истории, удивительным образом
получается, что еще и по сей день мы являемся современниками
Кирхера, или, если угодно, его сообщниками. Воистину, — не суди�
те, да не судимы будете.

В самом деле, мы являемся современниками Кирхера, когда рас�
сматриваем число и аффект как два основополагающих принципа
западного музыкального искусства, имеющих греческое происхож�
дение. А что говорит нам современная историография о музыке древ�
них греков — та историография, которая так увлечена разоблачени�
ем всевозможных мифов? Возьмем одну из последних книгу подоб�
ного рода — «Музыку древней Греции и Рима» Е. В. Герцмана. Со�
гласно уважаемому и авторитетному автору, к примеру, оказывается,
что сохранившаяся до наших дней «Эпитафия Сейкила» является
небольшим начальным фрагментом древнегреческого музыкально�
го произведения, зафиксированного знаками буквенной нотации. Это
произведение представляло собой музыкально�художественное целое,
имеющее свои собственные закономерности. Восстановить целое
невозможно (естественно, по соображениям научной достовернос�
ти), а обращение за помощью к устной традиции бесперспективно с
научной точки зрения. Потому греческое музыкальное искусство
объявляется навеки умолкнувшим загадочным сфинксом14. Описы�
ваемый Гомером в «Илиаде” плач над телом Гектора трактуется ис�
следователем как «музыкальная композиция» — «яркий образец му�

Р. А. Насонов.«Ода Пиндара» Афанасия Кирхера

14 Герцман Е. В. Музыка Древней Греции и Рима. СПб., 1995. С. 303–306.



136

зыкально�художественной формы, где сольные эпизоды чередуются с
хоровым рефреном»15, а музыка, звучавшая во время состязаний пя�
тиборцев на Олимпийских играх «представляла собой ряд разноха�
рактерных пьес (нечто наподобие сюиты)»16. Не обошлись греки и без
своих тональностей — понятие повсеместно применяется автором
этой книги по отношению к древнегреческой музыкальной системе.

Несмотря на то, что современный исследователь не упускает
случая бросить камень в уличенного в подлоге Кирхера17, думает�
ся, что многое в приведенных тезисах вполне соответствует тем
представлениям о древнегреческой музыке, в утверждении кото�
рых Кирхер принял самое деятельное участие. Можно сказать, что
если кирхерова «ода Пиндара» и умерла, то дело ее, без сомненья,
живет. Разоблачив оду и лишив ее статуса научного факта, дискус�
сия 30�х годов совершенно не затронула тех установок историчес�
кого сознания, которые ее породили. С помощью авторитета науки
древнегреческая музыка на глазах превращается в немотствующе�
го в своей загадочности сфинкса, тогда как старые мифы о ней бла�
гополучно процветают.

Историческая наука бессильна преодолеть мифы историческо�
го сознания, и универсальность принципа научной достоверности —
тоже своего рода мифологема. Исторические факты достоверны
лишь до тех пор, пока они в заспиртованном виде хранятся в кунст�
камере, но как только они вступают в контакт с человеком, стано�
вятся его делом и подвергаются осмыслению, неизбежно происхо�
дит их мифологизация. Свидетелем такой неизбежности выступа�
ет сам наш язык. Мыслить — значит говорить. Наше мышление
протекает в виде внешней и внутренней речи. Слово же «го в о р ить»
имеет тот же корень и смысловой исток, что и в р а ть, или, к при�
меру, в р а чевать — то есть произносить заго в о р ы. И если врачи
«всегда врут» (такова мифологема всех времен и народов), то все�
гда врут и те, кто мыслит. Согласно знаменитому тезису Мартина
Хайдеггера, «наука не мыслит». К этому можно лишь добавить: «по�
этому�то она и не врет». Стихия говорения, с невинностью и неиз�
бежностью перевирающая все на свете, есть миф. В кирхеровой ис�

Р. А. Насонов.«Ода Пиндара» Афанасия Кирхера

15 Там же. С. 142.
16 Там же. С. 148.
17 Там же. С. 301.



137

ториографии наука и мифология составляют неразрывное целое и
неотделимы одна от другой; именно в этом и есть ключ к понима�
нию кирхеровой оды Пиндара, в равной степени являющейся и на�
учным подлогом, и простодушной мифологизацией, не подлежа�
щей уголовному преследованию.

Мы же, в известном смысле, ограничены идеей тотальной науч�
ности. Но таковая невозможна: в действительности мы лишь возво�
дим иллюзорную перегородку между научными процедурами и ре�
альной жизнью исторического сознания. Отсюда понятно, почему
дискуссия тридцатых годов, доказав неаутентичность музыки к оде
и вынеся ее за скобки изучения древнегреческой музыки, не приве�
ла к, казалось бы, столь естественному изменению взгляда на музы�
ку древних греков в целом.

Научный разум не может победить мифы исторического созна�
ния, но он способен их осознать. И потому изучение исторического
явления (например, древнегреческой музыки) включает в себя изу�
чение мифа об этом историческом явлении, в том числе и наших соб�
ственных мифов. Сфабрикованный Кирхером фрагмент, как стремил�
ся я показать в этой статье, представляет для исследователя музыки
Древней Греции не меньшую ценность, чем сохранившиеся с древ�
нейших времен подлинники. Примечательно, что, записанный вме�
сте с подлинными отрывками18, он никак не выделяется на их фоне.
Для музыкальной практики вопрос об аутентичности оды Пиндара
не столь существенен: интерпретаторами движет, по их словам, не
«археологический» интерес, а стремление творчески подойти к вос�
созданию образа античного музыкального искусства. Будучи на про�
тяжении трех столетий олицетворением музыки Древней Греции и
став важной частью наших представлений о ней, ода и в самом деле
оказывается в некотором смысле аутентичной; она выступает час�
тью если и не научно удостоверенного образа древнегреческой му�
зыки, то живого мифа о ней. Своими открытиями наша наука не
может отменить этого мифа, но она способна сделать его предметом
своего осмысления.

18 Ансамбль «Atrium music de Madrid». Компакт�диск «Музыка Древней
Греции».

Р. А. Насонов.«Ода Пиндара» Афанасия Кирхера


